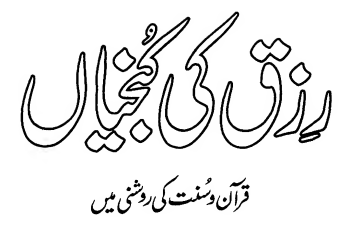


المرفض الفي

اردو



من التعاوف الله ولا و المن من و المن من الموقع و المن المناط المن التعاوف الله ولا المناط المن المناط المن الم من المناطق المناطق ولا قد المناطق المناطقة المنا



# كالرفض اللهي

اييوسي ايث پروفيسر محمد بن سعود اسلامک يو نيورشي الرياض - سعودي عرب



رح المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد بسلطانة ، 1419هـ فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر الهي ، فضل الهي بن شيخ ظهور مفاتيح الرزق - الرياض . ٢٩ ص ؛ ١٤ × ٢١ سم ردمك : ١ - ٨٥ - ٨٢٨ - ٩٩٦٠ (النص باللغة الاردية) (النص باللغة الاردية) الميوان ٢ - الوعظ والإرشاد أ- العنوان ٢١٣ عدوي ٢١٣ (١٩١٠٧٩)

رقم الایداع ۱۹/۱۰۷۹ ردمك : ۱ – ۵۸ – ۸۲۸ – ۹۹۹۰



### فهرست عنوانات

پیش لفظ ۷ ۱- استغفارو توبه حقيقت استغفار وتوبه 11 استغفارو توبہ کے رزق کا سبب ہونے کے دلاکل 10 ۲- تقويل تقوے کا مفہوم 2 تقوے کے حصول رزق کا سبب ہونے کے دلاکل ۳- الله تعالیٰ پر توکل توكل على الله كالمفهوم مم س توکل علی الله کاکلیدِرزق ہونے کی دلیل ۵۳ کیا توکل کے معنی حصول رزق کی کو ششوں کو چھوڑ دیتاہے؟ س ۷ ہ-اللہ عزوجل کی عبادت کے لیے فارغ ہو نا الله تعالیٰ کی عبادت کے لیے فارغ ہونے کامفہوم 91 الله تعالیٰ کی عبادت کے لیے فراغت کا باعث ِرزق ہونے کی دلیلیں 44 ۵- مجاور عمرے میں متابعت حج اور عمر ہے میں متابعت کا مفہوم 4

| ٣٦     |
|--------|
| , ,    |
|        |
| ۵٠     |
| ۵۱     |
| ۲۵     |
| ۲۵     |
|        |
| 75     |
| 45     |
| ar     |
| رنا ۲۳ |
| 44     |
|        |
| ۸۰     |
| ۸٠     |
| ۸۵     |
| ۸٩     |
|        |

## پیشِ لفظ

### ﴿ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْمِ ﴾

بہت سے لوگوں کی توجہ کا مرکز رزق حاصل کرنے کا مسئلہ ہے بلکہ لوگوں کی ایک کثیر تعداد کا گمان میہ ہے کہ قرآن وسنت کی تعلیمات کی پابندی رزق میں کی کا سبب ہے ۔ اس سے زیادہ تعجب اور دکھ کی بات میہ ہے کہ کچھ بظاہر دین دار لوگ مید اعتقاد رکھتے ہیں کہ معاشی خوش حالی اور آسودگی کے حصول کے لیے کسی حد تک اسلامی تعلیمات سے چیٹم ہوٹی کرنا ضروری ہے۔

یہ نادان لوگ اس حقیقت سے بے خبر ہیں یا باخبر ہونے کے باوجود اس بات کو فراموش کر چکے ہیں کہ کا کنات کے مالک و خالق اللہ جل جلالہ کے نازل کردہ دین میں جمال اخروی معاملات میں رشد و ہدایت کار فرماہے 'وہاں اس میں دنیوی امور میں بھی انسانوں کی راہنمائی کی گئی ہے۔ جس طرح اس دین کا مقصد آخرت میں انسانوں کو سرفراز و سربلند کرناہے 'اسی طرح یہ دین اللہ تعالیٰ نے اس لیے بھی نازل فرمایا کہ انسانیت اس دین سے وابستہ ہو کر دنیا میں بھی خوش بختی اور سعادت مندی کی زندگی بسر کرے - جناب رسول اللہ ﷺ جنہیں اللہ مالک الملک نے ساری انسانیت کے لیے اسوۂ حسنہ قرار دیا'وہ سب سے زیادہ جو د عااللہ تعالیٰ ہے کرتے 'اس میں دنیاو آخرت دونوں کی بھلائی کا سوال ہو تا جیسا کہ درج ذیل حدیث میں آیاہے:

﴿(رَوَى الْإِمَامُ الْبُحَارِيُّ عَنُ اَنَس رَضِييَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: كَانَ اكْثَرُ دُعَاءِ النَّبِيِّ عَلِيُّ : ﴿ "رَبَّنَا ۚ اٰتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَّ فِي الأخِرَةِ حَسَنَةً وَ قِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ (١)

امام بخاری رحمته الله علیه حضرت انس رضی الله عنه سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا: "جناب نبی کریم عظیم کی سب سے زیادہ دعا ﴿رَبَّنَا ۚ اٰتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَّ فِي الْأَخِرَةِ حَسَنةً وَّ قِنَا عَذَابَ النَّادِ ﴾ تقى-"

(اے ہمارے رب! ہمیں دنیامیں بھلائی دے اور آخرت میں بھی بھلائی عطا فرما اور ہمیں آگ کے عذاب سے بچا)

كسب معاش كے معاملے ميں الله تعالى اور رسول الله عظی نے بى نوع انسان کو حیرانی میں ٹامک ٹو ئیاں مارتے ہوئے نہیں چھوڑا' بلکہ کتاب و سنت میں رزق کے حصول کے اسباب کو خوب وضاحت سے بیان کر دیا گیاہے'اگر انسانیت ان اسباب کو احیمی طرح سمجھ کر مضبوطی ہے تھام لے اور صحیح انداز میں ان ہے استفاده كرے توالله مالك الملك جو ﴿ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ بين (٢) لوكوں کے لئے ہر جانب سے رزق کے دروازے کھول دیں۔ آسان سے ان پر خمرو

۱- صحيح البخاري١١/١٩١

 <sup>-</sup> والرزآق ذو القوة المتين به بهت زياده رزق عطا فرمان وال اور بهت زياده قوت والے

برکات نازل فرما دیں اور زمین سے ان کے لیے گونا گوں اور بیش بہا نعتیں اگلوائیں۔

اس کتا ہے میں اللہ تعالیٰ کی توفیق ہے کتاب وسنت کی روشن میں رزق کے دس اسباب کے متعلق گفتگو کی گئی ہے۔ شاید کہ مولائے کر یم اس میں ان بھولے بھٹکے برادرانِ اسلام کے لیے راہنمائی کا سامان پیدا فرما دیں جو کسب معاش کی کوششوں میں مگن تو ہیں لیکن حصولِ رزق کے شرعی اسباب سے یا تو بے خبر ہیں یا باخبر ہونے کے باوجود انہیں فراموش کر چکے ہیں اور ان کے بارے میں غلط فنمیوں کا شکار ہیں۔

اس کتابیج کانام: (رزق کی تخییاں: کتاب وسنت کی روشن میں) رکھا گیاہے۔ اللہ تعالیٰ کی توفیق ہے اس کتابیج کی تیاری میں جن امور کا اہتمام کیا گیا ہے'ان میں سے چندا کیک ورج ذیل ہیں:

ا : اس کتابیجے کی اساس اور بنیاد قرآنِ کریم اور حدیث شریف ہے –

ا احادیث شریفه کوان کے اصلی مراجع و مافذ سے براو راست نقل کیا گیا ہے۔ صحیح بخاری اور صحیح مسلم کے علاوہ دیگر کتب حدیث سے نقل کر دہ روایات کے ثبوت میں علاے امت کے اقوال پیش کئے گئے ہیں۔ صحیحین (۱) کی روایات میں علاے امت کے اتوال اس لیے درج نہیں کیے گئے کہ ان کی روایات میں علاے امت کے اتوال اس لیے درج نہیں کیے گئے کہ ان کی روایات کے ثبوت پر امت کا جماع ہے۔ (۲)

۳ : آیاتِ کریمہ اور احادیث ِشریفہ سے استدلال کرتے وقت کتب تغییر اور شروح حدیث سے استفادے کی کوشش کی گئی ہے۔

۱- (صحیحین) صحیح بخاری و صحیح مسلم

۲- لما ظهر او : مقدمة النووى شرح صحيح مسلم ص ۱۳ نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر ص ۲۹

۳ : حصولِ رزق کے شرعی اسباب کے بارے میں الجھاؤدور کرنے کی غرض سے ان اسباب کے مفاہیم و معانی علماے امت کے اقوال کی روشنی میں بیان کیے گئے ہیں-

۵: کتابیج میں بیان کردہ باتوں کے حصولِ رزق کے علاوہ جو فوائد و ثمرات ہیں '
ان کا ذکر قصد آنسیں کیا گیا- شاید کہ اللہ تعالیٰ مستقبل قریب میں ان کے
متعلق گفتگو کا موقع نصیب فرمادیں-البتہ کچھ دیگر فوائد کا ذکر ضمنی طور پر آ
گیاہے-

۲ : کتابیجے کے آخر میں مراجع و ماخذ کے متعلق تفصیلی معلومات درج کی گئی ہیں
 تاکہ مراجعت کرنے والوں کوان تک رسائی میں دفت کاسامنا نہ کرناپڑے -

2 : رزق کے تمام اسباب جمع اور بیان کرنے کا نہ قصد کیا گیا ہے اور نہ اس کا د عویٰ ہے۔ جن چنداسباب کے سجھنے کی مولائے کریم نے توفیق عطافرمائی' ان کے متعلق انہی کے فضل و کرم ہے گفتگو کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ سب

### خاكه:

اس کتا بچے کی تقسیم حسبر ذیل انداز میں کی گئے ہے:

پیش لفظ

ا: استغفارو تؤبه

۲: تقوی

٣: توكل على الله

m: الله تعالى كى عبادت كے ليے فارغ مونا

۵: کیے بعد دیگرے حج اور عمر ہادا کرنا (حج و عمرے میں متابعت)

۲: صله رخمی

۷ : الله تعالیٰ کی راه میں خرچ کرنا

۸: شرعی علوم کے حصول کے لیے وقف ہونے والے طلبہ پر خرچ کرنا

9: کمزوروں کے ساتھ احسان کرنا

۱۰: الله تعالیٰ کی راه میں ہجرت کرنا

خاتمہ: اس کتا بچے میں بیان کر دہ گفتگو کے نتائج اور مسلمانانِ عالم سے اپیل شکرود عا:

ہر قتم کی حمد وستائش اللہ الملک کے لیے' کہ اس نے میرے ایسے کمزورونا تواں اور ناکارہ بندے کواس موضوع کے متعلق سے کتاب تحریر کرنے کی توفیق عطا فرمائی - اپنے ساتھی اور بھائی ڈاکٹر سید محمد ساداتی الشنقیطی کا شکر گزار ہوں کہ انہوں نے اس کتاب کی تیاری کے بارے میں عمدہ مشوروں سے نوازا۔

وزارة الشؤون الاسلاميه والاوقاف والدعوة والارشاد سعودى عرب ك زير سريرت كام كرنے والے المكتب التعاوني للدعوة والارشاد قسم الحاليات بالبطحاء الرياض كا شكر گزار ہوں كہ ان كے ہال ميں اس موضوع پر اردوزبان ميں دو درس دينے كا موقع ميسر ہوااوروہى وودرس اس كتابي كا بفضل رب العزت نقطہ آغاز ہے۔

اپنے بیٹے عزیزم حافظ حماد اللی اور دیگر بیٹے بیٹیوں کے لیے بھی دعا گو ہوں کہ انہوں نے اس کی پروف ریڈنگ میں میری معاونت کی-

محترم مولانا محمد اسحاق بھٹی صاحب کا شکر گزار ہوں کہ انہوں نے اس کتابیج کے اردو تر جمے کے بارے میں اپنے فیتی مشوروں سے نوازا۔ قدوی برادران عزیزان ابو بکر و عمر فاروق کے لیے دعا کو ہوں کہ انہوں نے محبت و ا ضلاص سے اس كتا يكي كى طباعت ميں تعاون كيا- ((حَزَى اللهُ تَعَالَىٰ الْحَمِيعَ حَيْرَ الْحَزَاءِ فِي الدَّارَيْنِ)

الله ذوالجلال والا كرام كے حضور دست بدعا ہوں كہ ميرى اس كوشش كو ميرے ليے اور والدين محتر مين كے ليے ذخير ہ آخرت بناديں -الله الحى القيوم سے يہ بھى التجا ہے كہ وہ مجھے 'ميرے بھائيوں 'ميرى اولاد' ميرے سارے اعزہ و اقارب اور سب مسلمانوں كو رزق كے شرعى اسباب كو مضبوطى سے تھامنے كى توفيق عطافر مائے اور ہم سب كے ليے دنياو آخرت ميں خير و بركت كے دروازے كھول دے -

﴿ إِنَّهُ سَمِيْعٌ مُجِيْبٌ ﴾ - آمِيْنُ يَا رَبَّ الْعَالَمِيْنَ وَ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَىٰ عَلَىٰ نَبِيّنَا وَ عَلَىٰ آلِهِ وَ أَصْحَابِهِ وَ أَتْبَاعِهِ وَ بَارَكَ وَ سَلَّمَ ) )

فضل اللى

#### ----- | -----

### استغفارو تؤبه

جن اسباب کے ذریعے اللہ تعالیٰ ہے رزق طلب کیا جاتا ہے'ان میں ایک اہم سبب اللہ تعالیٰ کے حضور استغفار و توبہ کرنا ہے۔اس موضوع کے متعلق گفتگو ان شاء اللہ تعالیٰ دو ککتوں کے تحت کی جائے گی۔

ا: حقیقت استغفار و توبه

۲: استغفارو توبہ کے رزق کا سبب ہونے کے دلائل

### حقیقت استغفار و توبه:

بہت سے لوگوں کے خیال میں استغفار و توبہ کا تعلق صرف زبان سے ہے۔ تو بہ واستغفار کا دعویٰ کرنے والے کتنے ہی لوگ ہیں جو زبان سے تو کہتے ہیں:

((اَسْتَغْفِرُ اللَّهَ وَ اَتُوْبُ اِللَّهِ )

(میں اللہ تعالیٰ ہے اپنے گنا ہوں کی معافی کا سوال کرتا ہوں اور اپنی سیاہ کاریوں سے تائب ہوتا ہوں)

کیکن ان الفاظ کا اثر نہ ان کے دل پر ہو تاہے اور نہ ان کے اثر ات کا اظہار ان کے اعمال میں د کھائی دیتاہے -

الله رب العزت علاے امت کو جزائے خیر عطا فرمائے کہ انہوں نے استغفار و توبہ کی حقیقت کو خوب وضاحت سے بیان فرمایا ہے - مثال کے طور پر امام راغب اصفهانی رحمتہ اللہ علیہ اس بارے میں فرماتے ہیں''شریعت میں توبہ کا

مطلب ہے گناہ کواس کی قباحت کی وجہ سے چھوڑنا-

اپنی غلطی پر نادم ہونا

آئندہ نہ کرنے کاعزم کرنا

اور جن اعمال کی تلافی ان کے دوبارہ ادا کرنے سے ہو سکے ان کے لیے بفتر راستطاعت کوشش کرنا-

اور جب په چارون باتين جمع جو جائين تو توبه کې شر الطابوري جو گئي-" (ا)

امام نووی رحمتہ اللہ علیہ اس بارے میں فرماتے ہیں: "علماء نے فرمایا ہے: ہر گناہ سے توبہ کرناواجب ہے 'اگر اس گناہ کا تعلق صرف بندے اور اللہ تعالیٰ کے در میان ہو 'کسی اور آدمی سے اس کا تعلق نہ ہو تواس گناہ سے توبہ کے لیے حسب ذیل شرائط ہیں:

ا۔ اس گناہ کو چھوڑ دے۔

۲- اس پرنادم ہو-

س- اس بات کاعزم کرے کہ آئندہ اس گناہ کا ارتکاب نہ کرے گا-

اگر تین شرائط میں ہے کوئی شرط بھی مفقود ہو گئی تواس کی توبہ درست نہیں -

اور اگر گناہ کا تعلق کسی بندے ہے ہو تو اس سے تو بہ کے لیے چار شرائط ہیں۔ تین سابقہ شرائط اور چوتھی شرط ہیا کہ حق دار کا حق ادا کرے۔اگر اس کا حق مال کی صورت میں ہے تو یہ مال واپس کرے اور اگر اس پر ایساالزام تراشا کہ جس کی سراحد قذف ہو تو حق والے کو موقع فراہم کرے کہ وہ اس پر حد قائم کرے یا اس سے عفوو درگزر کی در خواست کرے 'اور اگر اس نے اس کی غیبت کی ہو تو اس سے اس کی معافی طلب کرے۔'' (۲)

المفردات في غريب القران 'ماده" توب "ص٢٧ )

٢- رياض الصالحين ٣٢'٣١

امام راغب اصغمانی رحمته الله علیه استغفار کے متعلق فرماتے ہیں:
داستغفار قول و فعل دونوں سے گناہوں کی معافی طلب کرنے کانام ہے-الله تعالیٰ
کاار شادگرامی ہے ﴿اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّادًا ﴾

(تم اینے رب سے گناہوں کی معافی طلب کرو'وہ گناہوں کو بہت زیادہ معاف کرنےوالے ہیں)

اس ار شادییں صرف زبان ہی ہے گنا ہوں کی معافی طلب کرنے کا تھم نہیں دیا گیا بلکہ زبان اور عمل دونوں کے ساتھ معافی طلب کرنے کا تھم دیا گیاہے۔ ۔

عمل کے بغیر فقط زبان سے گناہوں کی معافی طلب کرنا بہت بوے جھوٹوں کا شیوہ ہے۔'' (۱)

### ۲: استغفاروتوبه کے رزق کا سبب ہونے کے دلائل:

متعدد آیاتِ کریمہ اور احادیث شریفہ اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ استغفار و تو بہ رزق کے حصول کے اسباب میں سے ایک سبب ہے۔ ذیل میں چند دلائل مناسب شرح و تفصیل کے ساتھ پیش کیے جاتے ہیں :

ا: حضرت نوح عليه السلام كے متعلق اللہ تعالی قرآنِ كريم میں فرماتے ہیں کہ انہوں نے اپنی قوم ہے كما:

﴿فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ اِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا يُّرْسِلِ السَّمَآءَ عَلَيْكُمْ مُدْرَارًا وَ يُمْدِدْ كُمْ بِآمُوَالِ وَ بَنِيْنَ وَ يَجْعَلْ لَّكُمْ جَنْتٍ وَ يَجْعَلْ لَكُمْ جَنْتٍ وَ يَجْعَلْ لَكُمْ أَنْهُرًا ﴾ (٢)

"پس میں نے کہا: اپنے پرورد گارہے گناہوں کی معانی طلب کرو۔ ب

ا- المفردات في غريب القران اهو "توب" ص ٣٦٢

۲- سورة نو ح/١٠-١٢

شک وہ بڑا بخشنے والا ہے - آسمان سے تم پر موسلا دھار مینہ برسائے گااور تمہارے مالوں اور اولاد میں اضافہ کرے گا اور تمہارے لیے باغ اور نہریں بنائے گا-''

ان آیات کریمہ میں استغفار کے جن فوائد کاذکر کیا گیاہے 'وہ درج ذیل ہیں: 1: اللہ تعالیٰ کی طرف سے گناہوں کی معافی 'اوراس کی دلیل یہ ہے:

﴿ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا ﴾ (بِ ثِبُ وه گناموں كو بهت زياده معاف فرمانے والے ہیں) ۲: الله تعالیٰ كاموسلاد هار بارش كانازل فرمانا اس كی دلیل بيہ ہے:

﴿ يُرْسِلِ السَّمَآءَ عَلَيْكُمْ مِّدْرَارًا ﴾ (وہ تم پرموسلادھار بارش نازل فرمائیں گے) حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنما فرماتے ہیں (رمدد ارا)) سے مراد موسلادھار بارش ہے۔()

۳: الله تعالیٰ کامال و دولت اور اولاد میں اضافہ فرمانا 'اس کی دلیل ہیہے: ﴿وَّیُمْدِدْ کُمْ بِاَمْوَالِ وَ بَنِیْنَ﴾ (وہ (الله تعالیٰ) تمهارے مالوں اور بیٹوں میں اضافہ فرمائیں کے)

حفرت عطاءاس آیت کے اس جھے کی تغییر میں فرماتے ہیں:''تمہارے مالوں اور اولاد میں اضافہ فرمائیں گے -'' <sup>(۲)</sup>

۳ : الله تعالى كى طرف سے باغات كا بنايا جانا 'اس كى دليل يہ ہے : ﴿ وَ يَجْعَلْ لَكُمْ جَنْتِ ﴾ (اوروہ تمهارے ليے باغات بنائيں گے )

۵: الله تعالیٰ کی طرف سے نہروں کا جاری کیا جانا'اس کی دلیل ہہ ہے:
 ﴿ وَ يَجْعَلَ لَكُمْ أَنْهُوا ﴾ (اوروہ تمہارے لیے نہریں جاری فرمائیں گے)

۱- صحيح البخاري۸ /۲۲۲

r- تفسير البغوى ٣ /٣٩٨ " نيز لما حظه هو : تفسير النحازن ٤ /١٥٣

امام قرطتی فرماتے ہیں: "اس آیت میں اور سورۃ ہود کی آیت (ا) میں اس بات کی دلیل ہے کہ گنا ہوں کی معافی کا سوال کرنے کے ذریعے سے رزق اور بارش طلب کی جاتی ہے -" (۲)

فرمانے لگے: ''میں نے اللہ تعالیٰ ہے آسان کے ان ستاروں کے ساتھ بارش طلب کی ہے جن کے ذریعے بارش حاصل کی جاتی ہے۔''<sup>(۳)</sup> پھر قرآنِ کر یم

ا- اس آمت كريمه ك طرف اشاره ب ﴿ وَ يُقَوْمِ اسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُو آ اِلَيْهِ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مُدْرَارًا وَ يَزِد كُمْ فُوَّةً الِي فُوتِكُمْ وَ لاَ تَتَوَلُّواْ مُجْرِمِينَ ﴾

۲-تفسير القرطبي ۲/۱۸ ۴٬۳۰۴ نيزملا حظه مو : الا كليل في استباط التنزيل ۴۷ م ۴۷ وفتح القدير ۵ / ۱۱۸ س ۳-تفسير ابن كثير ۴ / ۴۷ س

۳- مرادیہ ہے کہ استغفارے بارش حاصل ہوتی ہے اور میں نے استغفار کے ذریعے اللہ تعالیٰ سے بارش حاصل کرنے کے لیے فریاد کی ہے-

کی پیه آیاتِ کریمه پرهیس:

﴿ اسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا يُرْسِلِ السَّمَآءَ عَلَيْكُمْ مِّنْ رَارًا ﴾ (١)

"اپنے پروردگار سے گناہوں کی معافی طلب کرو' بے شک وہ بڑا بخشنے والا ہے - آسان سے تم پر موسلاد ھار مینہ برسائے گا-"

امام حسن بھری رحمتہ اللہ علیہ کے پاس چاراشخاص آئے۔ ہراکیہ نے اپنی اپنی مشکل بیان کی'ا کیے نے قط سالی کی' دوسر سے نے تنگ دستی کی' تیسر سے نے اولاد نہ ہونے کی اور چو تھے نے اپنے باغ کی خٹک سالی کی شکایت کی۔ انہوں نے چاروں اشخاص کو اللہ تعالیٰ سے گنا ہوں کی معافی طلب کرنے کی تلقین کی۔ امام قرطبتی نے حضر سے ابن صبیح سے روایت کی کہ ایک شخص نے حضر سے حسن بھری کے روبرو قحط سالی کی شکایت کی' تو انہوں نے اس سے فرمایا : اللہ تعالیٰ سے اپنے گنا ہوں کی معافی ما تگو۔''

دوسرے فخص نے غربت وافلاس کی شکایت کی' تواس سے فرمایا :''اللہ تعالی سے اپنے گنا ہوں کی معافی طلب کرو'''

تیسرے مختص نے حاضر خدمت ہو کر عرض کی :''اللہ تعالیٰ سے دعا کیجئے کہ وہ مجھے بیٹاعطا فرمادیں۔''آپ نے اس کوجواب میں تلقین کی :''اللہ تعالیٰ سے اپنے گناہوں کی معافی کی در خواست کرو۔''

چوتھے مخص نے ان کے سامنے اپنے باغ کی خشک سالی کا شکوہ کیا تو اس سے فرمایا :''اللہ تعالیٰ سے اپنے گناہوں کی معافی کی التجا کرو۔''

(ابن صبیح کہتے ہیں) ہم نے ان سے کہااور ایک دوسری روایت میں ہے کہ ربیج بن صبیح نے ان سے کہا: ''آپ کے پاس چار اشخاص الگ الگ شکایات لے کر آئے اور آپ نے ان سب کو ایک ہی بات کا تھم دیا کہ ''اللہ تعالیٰ سے اپنے گناہوں کی معافی کاسوال کرو۔'' (ا)

امام حسن بھری رحمتہ اللہ علیہ نے جواب دیا: میں نے انہیں اپنی طرف سے توکوئی بات نہیں بتلائی (میں نے توانہیں اس بات کا تھم دیا ہے جو بات رہ رحیم و کریم نے سورہ نوح میں اللہ تعالی فرماتے ہیں:

ر کیم نے سورہ نوح میں بیان فرمائی ہے) سورہ نوح میں اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ اسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا يُّرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُم مَّلْدُوَارًا وَ يُمْدِدُكُمْ بِاَمُوالُ وَ بَنِيْنَ وَ يَجْعَلُ لُكُمْ جَنْتِ وَ يَجْعَلُ لُكُمْ اَنْهُرًا ﴾ (٢)

یمدد کی بامول و بین و یَجْعَلُ لُکُمْ جَنْتِ و یَجْعَلُ لُکُمْ اَنْهُرًا ﴾ (۲)

د این رب سے گنا ہوں کی معانی طلب کرو نے شک وہ بڑا بخشے والا ہے۔ آسان سے تم پر موسلا دھار مینہ برسائے گا اور تمہارے مالوں اور اولاد میں اضا فہ کرے گا اور تمہارے لیے باغ اور نہریں بنائے گا۔ "

اللہ آکبر! استغفار کے فوا کہ و ثمرات کتنے عالی شان اور ذیادہ ہیں۔ اے مولاے کریم! ہمیں استغفار کی دنیوی

اللہ البر ابر باستعمار سے تواند و مرات سے عالی سان اور زیادہ ہیں۔ اسے مولاے کریم! ہمیں استغفار کی دنیوی مولاے کریم! ہمیں استغفار کی دنیوی وانحروی خیر و بر کات سے فیض یاب فرمائے۔ آپ یقیناً فریادوں کے سننے والے اور قبول فرمانے والے ہیں۔ آمین یارب العالمین۔

ب: استغفار و توبہ کے رزق کا سبب ہونے کی دوسری دلیل وہ آیت کریمہ ہے جس میں اللہ تعالیٰ نے حضرت ہود علیہ السلام کی اپنی قوم کو دعوت دینے کاذ کر فرمایا ہے اور وہ آیت کریمہ درج ذیل ہے:

﴿وَ يَلْقُومُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوآ اِلَيْهِ يُرْسِلِ السَّمَآءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا وَّ يَزَدْ كُمْ قُوَّةً اِلَىٰ قُوَّتِكُمْ وَ لاَ تَتَوَلُّوا مُجْرِمِيْنَ﴾ (٣)

١- تفسير الخازن ٤ /١٥٣ ثير لما حظه بو :روح المعاني ٢٩ /٢٩

۲- تفسير القرطبي ۳۰۳٬۳۰۲/۱۸ ثير الماضه ۳۰۳٬شر الوجيز الكشاف ۱۹۲/۲ المحرر الوجيز
 ۱۲۳/۱۹

٣- سورة هود/٥٢

''اور اے میری قوم! اپنے رب سے (گزشته) گناہوں کی معافی طلب کرو' پھر (آئندہ گناہ کرنے سے) توبہ کرو۔وہ تم پر آسان سے خوب زور کا مینہ برسائے گا'اور تنہاری قوت میں مزید اضافہ کرے گااور گنگار ہوکر پھرنہ جاؤ۔''

حافظ ابن کیر رحمتہ اللہ علیہ اس آیت کریمہ کی تغییر میں تحریر فرماتے ہیں "پھر انہوں (حضرت ہود علیہ السلام) نے اپنی قوم کو اللہ تعالیٰ سے سابقہ گنا ہوں کی معافی طلب کرنے کا حکم دیا کہ اس سے سابقہ خطائیں مٹ جاتی ہیں نیز اس بات کی تلقین کی کہ آئندہ گنا ہوں سے باز رہیں اور جس کسی میں (استغفار و تو بہ کی) خوبی پیدا ہو جائے اللہ تعالیٰ اس کیلئے رزق کا حصول سمل کر دیتے ہیں' اس کے معاملات میں آسانی پیدا فرمادیتے ہیں اور اس کی حفاظت فرماتے ہیں۔ اس لیے فرمایا :

﴿ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مُدْرَارًا ﴾ (١)

اے ہمارے اللہ کریم! ہمیں توبہ واستغفار کی نعمت سے نواز دیجئے اور پھر ہمارے لیے رزق کا حصول سل فرمادیجئے – ہمارے معاملات میں آسانیاں پیدا فرمادیجئے اور ہمارے سامی و تاصر ہوجائے ۔ آپ فریادوں کو سننے اور پورا فرمانے والے ہیں۔ آمین یاذاالجلال والا کرام۔

ج : استغفار و توبہ کے حصولِ رزق کا سبب ہونے کی تیسری دلیل اللہ ربالعالمین کا بیرار شادِ گرامی ہے :

﴿وَ اَنِاسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُّواْ اِلَيْهِ يُمَتِّعْكُمْ مَّتَاعًا حَسَنًا اِلَىٓ اَجَلِ مُّسَمَّى وَ يُؤْتِ كُلَّ ذِى فَضْلٍ فَضْلَهُ وَ اِنْ تَوَلَّواْ فَاِنِّىْ اَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ كَبِيْرٍ﴾(٢)

ا-تفسير ابن كثير ٣٩٢/٢ ثير لما حظه مو: تفسير القرطبي ٩ ٥١/

۲- سورة هود /۳

"اور یہ کہ تم اپنے رب سے (گزشتہ گناہوں کی) معافی ما گلواور (آئندہ گناہ کرنے سے) توبہ کرو۔ وہ تم کو ایک مدت ِ معین (لیمیٰ موت) تک اچھی طرح (دنیا کے) مزے اڑانے دے گا اور جس نے زیادہ عبادت کی اس کو زیادہ اجر دے گا اور آگر تم پھر جاؤ توبے شک میں تم پر بڑے دن کے عذاب سے ڈر تا ہوں۔"

اس آیت کریمہ میں استغفار و تو بہ کرنے والوں کے لیے اللہ مالک الملک کی طرف سے (متاعِ حسن) (احچھاساز وسامان) عطافر مانے کاوعدہ ہے اور (متاعِ حسن) عطاکرنے سے مراد جیسا کہ عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنمانے بیان فرمایا' یہ ہے کہ وہ تمہیں تو گری اور فراخی رزق سے نوازیں گے۔(<sup>()</sup>

امام قرطبی رحمته الله علیه اس آیت کریمه کی تغییر میں فرماتے ہیں: "بیه استغفار و توبه کا ثمرہ ہے کہ الله تعالی تنہیں وسعت رزق اور خوش حالی سے نوازیں گے اور تنہیں اس طرح عذاب سے نیست و نابود نہ کریں گے جیسا کہ تم سے پہلے لوگوں کو کیا۔" (۴)

اس آیت کریمہ میں استغفار و توبہ اور وسعت برزق میں وہی صلہ اور تعلق ہے جو صلہ و تعلق شرط اور اس کی جزائے ور میان ہوتا ہے۔ استغفار و توبہ کا ذکر بطور شرط کیا گیا ہے اور فراخی رزق کا بطور جزااور معلوم ہے کہ جب بھی شرط پائی جاتی ہے جزاکا پایا جانا ضرور ی ہوتا ہے۔ اس طرح جب بھی بندے کی طرف سے استغفار و توبہ ہوگی 'رحمٰن ورحیم رب کریم کی طرف سے اس کے لیے لاز آوسعت استغفار و توبہ ہوگی 'رحمٰن ورحیم رب کریم کی طرف سے اس کے لیے لاز آوسعت رزق اور خوش حالی ہوگی۔ مشہور مفسر قرآن شیخ محمد امین شنقبطی فرماتے ہیں :

۱- زادالمسير ۴/۵۷

۲- تفسير القرطبي ۳۰۳/۹ نيز لما حظه: تفسير الطبري ۲۲۹/۱۵-۲۳۰ تفسير الكشاف ۲۵۸/۲ تفسير البغوي ۳۷۳/۴ فتح القدير ۲/۹۵ وتفسير القاسمي ۲۳/۹

" یہ آیت ِ کریمہ اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ گناہوں سے استغفار و توبہ کرنا فراخی رزق اور تو گکری وخوش حالی کا سبب ہے - کیونکہ اللہ تعالیٰ نے استغفار و توبہ کو بطور شرط اور تو گگری و خوش حالی کو بطور جزا ذکر فرمایا ہے۔'' (۱)

د: استغفار و توبہ کے حصولِ رزق کی کلید ہونے کی چوتھی دلیل درج ذیل حدیث ہے:

((رَوَى الاَثِمَّةُ ٱحْمَدُ وَ ٱبُودَاوُدَ وَالنَّسَائِيُّ وَابْنُ مَاجَةَ وَالْحَاكِمُ عَنْ عَبْدِاللَّهِ بْن عَبَّاس رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ "مَنْ آكْثَوَ الاِسْتِغْفَارَ جَعَلَ اللَّهُ لَهُ مِنْ كُلِّ هَمِّ فَرَجًا ' وَ مِنْ كُلِّ ضَيْقٍ مَخْرَجًا ' وَ رَزَقُهُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَحْتَسِبُ<sub>))</sub> (<sup>(7)</sup>

امام احمد' امام ابود اؤد' امام نسائی' امام ابن ماجه' امام حاکم حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنما ہے روایت کرتے ہیں' انہوں نے فرمایا: جناب رسول الله على في ارشاد فرمايا: "جس نے كثرت سے الله تعالى سے اپنے گناہوں کی معافی طلب کی'اللہ تعالیٰ اس کو ہرغم سے نجات دیں گے' ہر مشکل ہے نکال دیں گے اور اس کو وہاں سے رزق میا فرمائیں گے جہال ہے اس کاو ہم و گمان بھی نہ ہو گا-"

اس مدیث پاک میں جناب رسول اللہ عظی نے کثرت سے اپنے گنا ہول کی

١- اضواء البيان ٩/٣

۲- المسند ۴/۵۵-۵۱ (اور الفاظ المسندي كے بي) وسنن ابي داود ۴۲۷ كتاب السنن الكبري ٢ /١١٨ سنن ابن ماجه ٣٣٩/٢ المستدرك على الصحيحين ٢٩٢٠-بعض محدثین نے اس حدیث کوایک راوی کی وجہ سے ضعیف قرار دیاہے ( ملاحظہ ہو التلحیص /۲۲۲' وعون المعبود٣/٢٦٤؛ وضعيف سنن ابي داود اللشيخ الالباني ص٣٣٩-کین امام حاکم اور شیخ احمد محمد شاکرنے اس حدیث کی سند کو سیح قرار دیاہے ( ملاحظہ موالسستدر ك ٢٢٢/٣ هامش المسند٣/٥٥)

معافی طلب کرنے والے کو تین ثمرات و فوائد حاصل ہونے کا ذکر فرمایا ہے اور ان تین میں سے ایک فائدہ یہ ہے کہ سب سے بڑی قوت و طاقت کے مالک اللہ الرزاق اس کو وہاں سے رزق مہیا فرمائیں گے جمال سے اس کا وہم و گمان بھی نہ ہوگا۔

اوراس خبر کی سچائی اور حقانیت میں کیا شبہ ہو سکتا ہے کہ خبر دینے والے وہ بیں جو اللہ تعالیٰ کی ساری مخلوق میں سب سے سپچ ہیں اور پھر وہ الیی خبر اپنی طرف سے نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کی وحی سے دیتے ہیں۔

اے رزق کے متلاشیو! کثرت ہے استغفار و توبہ کرو-اپنے گنا ہوں ہے دور ہو جاؤ-گزشتہ سیاہ کاریوں پر ندامت کے آنسو بماؤاوراس بات کا عزم کرلو کہ آئندہ ساری زندگی ان گنا ہوں کے قریب نہیں پھکو گے۔

اور اس بات کا خاص طور سے دھیان رکھو کہ استغفار و توبہ صرف زبان تک ہی نہ رہے 'ول کی ندامت اور اصلاحِ اعمال کی کوشش کے بغیر زبانی استغفار و توبہ جھوٹوں اور دغا بازوں کی عادت ہے اور اللہ تعالیٰ کے ہاں ایسے استغفار و توبہ کی کیا قدر وقیمت ہو سکتی ہے ؟



#### ----- r -----

### تقوي

رزق کے اساب میں سے ایک سبب تقویٰ ہے۔ تقوے کے متعلق گفتگو درج ذیل دوعنوانوں کے تحت ہو گی :

ا: تقوے کامفہوم

r: تقوے کے رزق کا سبب ہونے کے دلائل

### ا: تقوے كامفهوم:

اللہ تعالیٰ علاے امت کو جزائے خیر دیں کہ انہوں نے تقوے کا مفہوم خوب وضاحت کے ساتھ بیان کر دیاہے۔

مثال کے طور پر امام راغب اصفہانی رحتہ اللہ علیہ نے تقوے کی تعریف ان الفاظ میں بیان فرمائی ہے:

(رحِفْظُ النَّفْسِ عَمَّا يَوْثِمُ وَ ذَلِكَ بِتَرْكِ الْمَحْظُوْرِ وَ يَتِمُّ ذَلِكَ بِتَرْكِ بَعْض الْمُبَاحَاتِ)(١)

'گناہ سے نفس کو بچائے رکھنااور اس کے لیے ممنوعہ باتوں کو چھوڑا جاتا ہے۔'' ہے اور اسکی جمیل کی غرض سے کچھ جائزا مور کو بھی ترک کیا جاتا ہے۔'' امام نووی رحمتہ اللہ علیہ نے تقوے کی تعریف یوں بیان فرمائی ہے: ‹‹امْتِثَالُ آمْرِهِ وَنَهْیهِ وَ مَعْنَاهُ : الْوِقَایَةُ مِنْ سَخَطِهِ وَ عَذَابِهِ سَبْحَانَهُ

وَ تَعَالَى))

"الله تعالیٰ کے اوامر و نواہی کی پابندی کرنا-(۱) اور تقویٰ کے معنے یہ ہیں کہ انسان ایسے کا موں سے بچار ہے جو الله تعالیٰ کی ناراضی اور عذاب کا سبب ہوں۔" (۲)

امام جر جانی "نے تقوے کی تعریف کرتے ہوئے فرمایاہے:

(رَالإِحْتِرَازُ بِطَاعَةِ اللهِ تَعَالَى عَنْ عُقُوبَتِهِ وَ هُوَ صِيَانَةُ النَّفْسِ عَمَّا تَسْتَحِقُ بِهِ الْعُقُوبَةِ مِنْ فِعْلِ اَوْ تَرْكُونِ (٣)

"الله تعالیٰ کی اطاعت و تابعداری کے ذریعے سے اپنے آپ کوان کے عذاب سے بچانا اور اس مقصد کی خاطر اپنے نفس کو ایسے کام کرنے یا چھوڑنے سے انبان عذاب کا مستحق ٹھمرے ۔"

جس نے اپنے نفس کو گناہوں سے آلودہ کیاوہ متقی نہیں۔ جس نے اپنی آنکھوں سے حرام چیزوں کو دیکھا'یا کانوں سے اللہ تعالیٰ کی ناپیندیدہ باتوں کو شوق سے سنا'یا ممنوعہ اشیا کو دلچپی سے اپنے ہاتھوں میں لیا'یااللہ تعالیٰ کی ناراضی کے ٹھکانوں میں گیا تواس نے اپنے نفس کو گناہ سے نہ بچایا۔

اپنے آپ کو گنا ہوں سے آلودہ کر کے اللہ تعالیٰ کو ناراض کرنے والوں أور ان کے عذاب کودعوت دینے والوں کا متقبوں سے کیا تعلق ہے ؟

الله تعالیٰ کے اوامر و نواہی کی پروانہ کرنے والے متقبول میں کیوں کر شار

کیے جاسکتے ہیں ؟

ا۔ لیعن اللہ تعالیٰ نے جن باتوں کے کرنے کا تھم دیا ہے ان کو بجالائے اور جن باتوں سے منع کیا ہے ان سے رک جائے۔ سے رک جائے۔

٢- تحرير الفاظ التنبيه ص٣٢٢

٣- كتاب التعريفات ص ٦٨

### ۲: تقوے کے حصولِ رزق کا سبب ہونے کے دلائل:

تقوے کے رزق کا سبب ہونے پر کئی آیاتِ کریمہ دلالت کرتی ہیں-ان میں سے چندایک مناسب تفییر کے ساتھ ذیل میں درج کی جاتی ہیں: اللّدرب العزت ارشاد فرماتے ہیں:

﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللهُ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا وَ يَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَحْتَسِبُ ﴾ (١)

"اور جوكو كى الله سے ڈرتا ہے وہ اس كے ليے (ہر مشكل سے) تكلنے كى راہ

بناد ہے ہیں اور اس كو وہاں سے روزى دیتے ہیں جمال سے اس كو گمان

ہى نہیں ہو تا-"

اس ارشادِ مبارک میں اللہ رب العزت نے بیان فرمایا کہ جس شخص میں تقوے کی صفت پیدا ہوگئی اللہ تعالیٰ اس کو دو نعمتوں سے نوازیں گے - پہلی نعمت بیے ہے اللہ تعالیٰ اس کو ہرغم و مصیبت سے نجات دیں گے - حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنما ﴿ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا ﴾ کی تفییر میں بیان فرماتے ہیں :

((یُنْحییُهِ مِنْ کُلِّ کَرْبِ الدُّنْیَا وَالآخِرَةِی)(۲)

"الله تعالی اس کو دنیاو آخرت کے ہر غم سے نجات دیں گے۔"
حضرت ربیج بن خیم آیت کریمہ کے اس جھے کی تغییر کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

((ویَجْعَلُ لَهُ مَخْرَجًا مِنْ کُلِّ مَا یَضِیْقُ عَلَی النَّاسِ))(۳)

"الله تعالی اس کے لیے ہراس بات سے نکلنے کی راہ پیدا فرمادیں گے جو

ا- سورة الطلاق /۲ -۳

۲- تفسير القرطبي ۱۸ /۱۵۹

٣- زاد المسير ٨/٢٩١-٢٩٢ نيز لما حظه بو: تفسير البغوي ٣ /٣ ٣٥ تفسير النحازن ٤ /١٠٨

لو گوں کے لیے تنگی اور مشکل کا سبب بنتی ہے۔"

دوسری نعمت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کو وہاں سے رزق مہیا فرمائیں گے جمال سے اس کا وہم و گمان بھی نہ ہوگا۔ حافظ ابن کثیر رحمتہ اللہ علیہ ند کورہ بالا دونوں آیتوں کی تفییر کرتے ہوئے فرماتے ہیں: ''جو کوئی اللہ تعالیٰ کے احکام کی تغییل کر کے اور ان کی طرف سے ممنوعہ با توں سے دوررہ کر متقی بن جائے 'وہ اس کے لیے ہر مشکل سے نکلنے کی راہ پیدا فرمادیں گے اور اس کو وہاں سے روزی عطا فرمائیں گے جمال سے رزق کا ملنااس کے خواب و خیال میں بھی نہ ہوگا۔'' (ا) اللہ اکبر! تقوے کی خیر و ہرکات کتنی عظیم اور قیتی ہیں۔ حضرت عبداللہ بین مسعود رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

(رَانَّ أَكْبَرَ آيَةٍ فِي الْقُرْآنِ فَرَجًا ﴿ وَ مَنْ يَتَّقِ اللهِ يَبَعْعَلُ لَهُ مَخْرَجًا ﴾ (رَانَّ أَكْبَرَ آنَ كَرَيم كَى سب سے عظیم آیت کریم کی سب سے عظیم آیت کریمہ بیہ ہے :
﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللهُ يَجْعَلُ لَهُ مَخْرَجًا ﴾ (ا)

ب : تقوے کے حصولِ رزق کا سبب ہونے کی دوسری دلیل اللہ مالک الملک کا بیرار شادِ گرامی ہے :

﴿ وَلُو أَنَّ أَهْلَ الْقُرَٰى ٰ امَنُواْ وَاتَّقُواْ لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَكُتِ مِّنَ السَّمَآءِ وَالأَرْضِ وَلَكِنْ كَذَبُواْ فَاَحَذَنْهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُون ﴾ (٣) اوراً گربتیوں والے ایمان لاتے اور (برے كاموں كفر اور شرك سے) اوراً گربتیوں والے ایمان لاتے اور (برے كاموں كفر اور شرك سے) بيح رہتے تو ہم ان پر آسان اور زمین كی بركتیں كھول دیتے - مگر انہوں

۱- تفسیر ابن کثیر ۳ / ۲۰۰۰ نیز طاحظه بو : زاد المسیر ۸ /۲۹۱ - ۲۹۲ وتفسیر الکشاف ۱۲۰ / ۱۲۰ ۲- تفسیر ابن کثیر ۳ / ۳۰۰ نیز طاحظه بو : تفسیر ابن مسعودٌ ۲ / ۲۵۱ ۳- سورة الاعراف / ۹۲

نے جھٹلایا تو ہم نے ان کے کا موں کی سز امیں ان کو دھر پکڑا۔"
اس آست کریمہ میں اللہ تعالی نے یہ بات بیان فرمائی ہے کہ اگر بستیوں والوں میں دوبا تیں یعنی ایمان اور تقویٰ آجائیں تووہ ان کے لیے ہر طرف سے خیر و برکات کے دروازوں کو کھول دیں۔ حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنما ﴿لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بُو کُتُ مِنَ السَّمآءِ وَالاَرْضِ ﴾ کی تفییر میں فرماتے ہیں:
﴿لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم أَلْحَيْر وَ يَسَرَّنَاهُ لَهُم مِنْ کُلِّ جَانِبٍ» (ا)
﴿لَوَسَعْنَا عَلَيْهِم أَلْحَيْر وَ يَسَرَّنَاهُ لَهُم مِنْ کُلِّ جَانِبِ» (ا)
﴿دُو سَعْنَا عَلَيْهِم أَلْحَيْر وَ يَسَرَّنَاهُ لَهُم مِنْ کُلِّ جَانِبِ» (ا)
﴿دُو سَعْنَا عَلَيْهِم الْحَيْر وَ يَسَرَّنَاهُ لَهُم مِنْ کُلِّ جَانِبِ» (ا)

ایمان و تقوی والوں کے لیے اس آیت کریمہ میں اللہ تعالی کی جانب سے آسان و زمین سے برکات کے کھولنے کے وعدے میں کتنے ہی لطا کف پنمال ہیں' ان میں سے تین ذمیل میں ذکر کیے جاتے ہیں :

1: الله تعالى نے ايمان و تقوى والوں كے ليے بركات كے كھولنے كا وعده فرمايا ہے 'اور لفظ («البركات) («البركة» كى جمع ہے اور («البركة» كى تفسير كرتے ہوئے امام بغوى رحمته الله عليه فرماتے ہيں:

((الْمُواظَبَةُ عَلَى الشَّيْءِ))

' دسمی چیز پر مداومت اور جیشگی''

اورامام خازن اس کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

((أُنبُونُ الْخَيْرِ الالهِيِّ فِي الشَّيءِ))

'' یہ کسی چیز میں خیر الٰہی کا دوام و ثبوت ہے۔''

۱- تفسير ابي السعود٣/٣٥٣

۲- تفسير البغوى ۱۸۳/۲

٣- تفسير الخازن ٣٩٩/٢

اس طرح ((البر كات)) كے لفظ ميں اس بات كى طرف اشارہ ہے كہ ايمان و تقوىٰ كے بدلے ميں ملنے والا ثمرہ و فائدہ عارضی اور و قتی نہيں 'يا ايسا نہيں جو شر سے بدل جائے بلكہ وہ دائمی اور ابدی خیرہے۔

سید محمد رشید رضا نے ایمان و تقوی والوں پر نازل ہونے والی برکات کی عمد گی اور خوبی کو یوں بیان فرمایا ہے :

''مومنوں پر جو نعمتیں اور برکات نازل کی جاتی ہیں وہ ان پر خوش اور راضی ہوتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کا شکر کرتے ہیں' خیر کی را ہوں میں ان کو استعال کرتے ہیں' شرو فساد کی جگہوں پر ان کے استعال سے گریز کرتے ہیں' نعمتوں اور برکات کے طنے پر ان کے اس طرز عمل کی وجہ سے اللہ تعالیٰ ان پر اپنی نعمتوں میں اضافہ فرماتے ہیں اور آخرت میں انہیں بہترین اجر عطافر مائیں گے۔'' (ا)

شخ ابن عاشور نے ((البركة)) كى تفيير مين فرمايا ب :

((وَمَعْنَى الْبَرَكَةِ الْخَيْرُ الصَّالِحُ الَّذِيْ لاَ تَبِعَةَ عَلَيْهِ فِي الآخِرَةِ ْ فَهُوَ أَحْسَنُ أَحْوَال النَّعْمَةِ)(٢)

''البركة سے مرادوہ عمدہ خمر ہے جس كے استعال كى بنا پر آخرت ميں کچھ مواخذہ نہ ہو گااوریہ نعت كى بهترين كيفيت ہے۔''

الله تعالى نے ايمان و تقوىٰ والوں كو طنے والى خير كے ليے صيغہ جمع (البركات) استعال فرمايا اور صيغہ جمع كے استعال كى حكمت بيان كرتے ہوئے شخ ابن عاشور فرماتے ہيں :

((الْبَرَكَاتُ : حَمْعُ بَرَكَةٍ ' وَالْمَقْصُودُ مِنَ الْجَمْعِ تَعَدُّدُهَا

١- تفسير المنار ٩ /٢٥

۲- تفسير التحرير والتنوير ٩ /٢٢

بِاعْتِبَارِ تَعَدُّدِ اَصْنَافِ الأَشْيَاءِ الْمُبَارَكَةِ)) (۱)
((البركات)) ((بركة)) كى جمع ہے اور جمع كاصيغہ لانے كى حكست سيہ ہے
كه (الل ايمان و تقوىٰ كو طنے والى) بابركت اشياء كى متعدد انواع واقسام
من - "

٣: بركات كاذكر فرماتے ہوئے اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ بَرَكْتِ مِّنَ السَّمآءِ وَالأرضِ ﴾

آسان و زمین سے برکتیں اور اس فرمانِ الٰہی کی تغییر بیان کرتے ہوئے امام رازی رحمتہ اللہ علیہ تحریر کرتے ہیں:

((بَرَكَاتُ السَّمَاءِ بِالْمَطَرِ وَ بَرَكَاتُ الأَرْضِ بِالنَّبَاتِ وَالثِّمَارِ وَكُثْرَةِ الْمَوَاشِي وَالأَنْعَامِ وَحُصُولِ الأَمْنِ وَالسَّلاَمَةِ وَ ذَلِكَ لَانَّ السَّمَاءَ تَحْرِي مَحْرَى الأَبِ وَالأَرْضَ تَحْرِي مَحْرَى الأَمَّ وَ الأَرْضَ تَحْرِي مَحْرَى الأَمَّ وَ مِنْهَا يَحْصُلُ جَمِيْعُ الْمَنَافِعِ وَالْحَيْرَاتِ بِحَلْقِ اللهِ تَعَالَى وَ تَدْبيرو، (٢)

''آساُن کی برکات بارش کی صورت میں ہیں اور زمین کی برکات پودوں' پھلوں' چوپاؤں اور مویشیوں کی کشرت اور امن وسلامتی کے حصول کی شکل میں ہیں – (آسان وزمین کی برکات ذکر کرنے کی حکمت یہ ہے) کہ آسان باپ کی مائند اور زمین مال کی طرح ہے اور اللہ تعالیٰ کی تخلیق و تدبیر سے سارے منافع انہی دونوں کے ذریعے سے میسر آتے ہیں۔'' تقویٰ کے رزق کا سبب ہونے کی تیسری دلیل اللہ تعالیٰ کا درج ذیل

۱- مرجع سابق ۹ /۲۱

٢- التفسير الكبير ١٨٥/١٣

ارشادِ گرامی ہے:

﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ أَقَامُوا التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيْلَ وَ مَا أُنْزِلَ الِيْهِمْ مِّنْ رَبِّهِمْ لاَكُلُواْ مِنْ فَوْقِهِمْ وَ مِنْ تَحْتِ اَرْجُلِهِمْ مِنْهُمْ أُمَّةً مُّقْتَصِدَةٌ وَ كَثِيْرٌ مِنْهُمْ سَآءَ مَا يَعْمَلُونَ ﴾ (ا)

"اوراگروہ تورات 'انجیل اور جوان کی طرف ان کے رب کی جانب سے نازل کیا گیا قائم رکھتے تو (سر کے ) اوپر اور پاؤں کے ینچے دونوں طرف سے کھاتے - ایک گروہ تو ان میں سے سیدھا ہے اور ان میں سے اکثر برے کام کرنے والے ہیں -"

اس آیت کریمہ میں اللہ تعالی نے جو سب سے زیادہ سچے ہیں' اہل کتاب کے متعلق بتلایا' جیسا کہ حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنمانے اس کی تغییر بیان کی ہے کہ آگروہ تورات' انجیل اور قرآنِ کریم کی تعلیمات پرعمل کرتے تووہ ان کے آسان سے نازل ہونے والے اور زمین سے اگنے ولئے رزق میں اضافہ فرماد ہے ۔(\*)

میں نازل ہونے والے اور زمین سے اگنے ولئے رزق میں اضافہ فرماد ہے ۔(\*)

ہیں :''آگر اہل کتاب تورات' انجیل اور قرآن کریم میں نازل کردہ احکام کی تعیل کرتے تو وہ اور کے سے کھاتے لیخی اللہ تعالی دنیاان کے حوالے کر دیے ۔'' (\*)

امام قرطتی اس آیت کریمه کی تغییر میں فرماتے ہیں: اس آیت کریمہ میں

١- سورة المائده /٢٢

۲- طاحظه جو: تفسير الطبرى ۳۲۳/۱۰ و تفسير المحرر الوحيز ۱۵۲/۵-۱۵۳ و
 زادالمسير ۳۹۵/۲ وتفسير ابن كثير ۸۲/۲

٣- الاظهرو: كتاب النظر و الاحكام في جميع اهل السوق ١٠٠٠

امام شوکانی اس آیت کریمه کی تغییر میں فرماتے ہیں :اسباب رزق میں سمولت و آسانی کثرت اور توع پردلالت کرنے کی غرض سے الله رب العزت نے "فق" اور" تحت" کی تعبیر میں استعمال فرمائیں۔ (فتح القدیر ۴۵/۲)

اور شخ ابن عاشور فرماتے میں "انسیں ہر جانب سے رزق دیے جاتے - "(تفسیر التحریر و التنویر ٣ /٢٥٣)

بیان کردہ بات مندرجہ ذیل آیات شریفہ میں بھی بیان کی گئے ہے:

﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهُ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا وَّ يَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَخْتَسِبُ ﴾ (۱)

"اور جو كو كى الله سے ڈرتا ہے وہ اس كے ليے (ہر مشكل سے) نكلنے كى راه

بناد ہتے ہيں اور اس كو وہاں سے روزى دیتے ہيں جمال سے اس كو گمان

بھى نہيں ہو تا۔ "

﴿ وَ انْ لَوِ اسْتَقَامُواْ عَلَى الطَّرِيْقَةِ لاَسْقَيْنَهُمْ مَّاءً غَدَقًا ﴾ (٢)
"اوراگروه سيد طى راه پر قائم رہتے تو ہم انہيں خوب پانى پلاتے - "
﴿ وَ لَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُر آى الْمَنُواْ وَاتَّقُواْ لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَكٰتٍ مِّنَ السَّمَآءِ وَالأَرْضِ ﴾ (٣)

"اور اگر بستیوں والے ایمان لاتے اور (برے کا موں کفر شرک ہے) پچے رہنے تو ہم ان پر آسان وزمین کی برکتیں کھول دیتے۔"

ان آیاتِ شریفه میں اللہ تعالیٰ نے تقوے کو عطامے رزق کا سبب قرار دیا اور شکر کرنے والوں کو مزید عطا کرنے کاوعدہ فرمایا:

﴿لَئِنْ شَكَرْتُمْ لاَزِيْدَنَّكُمْ ﴾

"اگرتم شکر کرو کے تومیں لاز ماتہیں اور زیادہ دوں گا۔" <sup>(۵)</sup>

پس ہروہ شخص جورزق کی کشادگی اور فراخی چاہتاہے وہ اپنے آپ کو ہر گناہ سے دوررکھے –اللّٰدرب العزت نے جن با توں کا تھم دیاہے ان کو بجالائے اور جن

١- سورة الطلاق ٣٠٢/

٢- سورة الحن /١٦

٣- سورة الاعراف/٩٦

٣- سورة ابراهيم / ٤

۵- تفسير القرطبي ٢٣١/٢

امور سے روکا ہے 'ان سے باذر ہے -اپنے آپ کو ہر اس بات سے بچائے رکھے جو اس پر اللہ تعالیٰ کے ناراض ہونے اور ان کے عذاب کے نزول کا باعث ہو -وہ بات خواہ نیکی کے چھوڑنے کی شکل میں ہویا برائی کے ار تکاب کی صورت میں -



#### ----- ٣ -----

# الله تعالى ير توكل

جن اسباب کی وساطت سے رزق حاصل کیا جاتا ہے ان میں ایک اہم سبب اللہ مالک الملک پر توکل ہے -اس موضوع کے متعلق درج ذیل تین عنوانوں کے تحت ان شاء اللہ گفتگو کی جارہی ہے -

1: توكل على الله كامفهوم-

r: توکل علی اللہ کے کلیدِ رزق ہونے کی دلیل-

س : کیا توکل کے معنی حصولِ رزق کی کوششوں کو چھوڑ دینا ہیں ؟

### ا: توكل على الله كامفهوم:

الله تعالی علاے امت کو جزائے خیر عطا فرمائیں کہ انہوں نے توکل کے معنی و مفہوم کو خوب وضاحت سے بیان فرمایا ہے۔ مثال کے طور پر امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

(رَالتَّوَ كُلُ: عِبَارَةٌ عَنِ اعْتِمَادِ الْقَلْبِ عَلَى الْوَكِيْلِ وَحْدَهُ) (أ)
" توكل يه ہے كه ول كا عمّاد صرف اى پر ہو جس پر توكل كرنے كا دعوىٰ كيا كيا ہو-"

علامه مناوی فرماتے ہیں:

((ألتَّو كُلُّ: إظْهَارُ الْعَجْزِ وَالإعْتِمَادِ عَلَى الْمُتَو ّكُل عَلَيْهِ)(٣)

١- احياء علوم الدين ٢٥٩/ ٢٥٩

٢- فيض القدير٥/٣١١

"توکل بندے کے اظہار عجز اور جس پر توکل کیا گیا ہے' اس پر مکمل بھروسے کانام ہے۔"

ملاعلی قاری (التو کل علی الله حق التو کل) الله تعالی پر کماحقه توکل کا مفہوم بیان کرتے ہوئے تحریر کرتے ہیں :

"تماس بات کو یقینی طور پر جان لو که در حقیقت ہر کام کرنے والے الله تحالیٰ ہیں۔کا نات میں جو کچھ بھی ہے تخلیق ورزق' عطا کرنایا محروم ر کھنا' ضررو نفع' افلاس و تو گری' بیاری و صحت' موت و زندگی غرضیکه ہر چیز فقط الله تعالیٰ کے تھم سے ہے۔" (۱)

### ۲: توکل علی اللہ کے کلیدِرزق ہونے کی دلیل:

توکل علی اللہ تعالیٰ کے رزق کا سبب ہونے پر درج ذیل حدیث شریف دلالت کرتی ہے :

رَوَى الآثِمَّةُ اَحْمَدُ وَالتِّرْمَذِيُّ وَابْنُ مَاجَةَ وَابْنُ الْمُبَارَكِ وَ ابْنُ الْمُبَارَكِ وَ ابْنُ حِبَّانَ وَالْحَاكِمُ وَالْقُضَاعِيُّ وَالْبَغَوِىُّ عَنْ عُمَرَ بْنِ الْحَطَّابِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيُّ : ﴿ لَوْ اَنَّكُمْ تُوكَّلُونَ عَلَى اللهِ حَقَّ تَوكُلِهِ لَرُزِقْتُمْ كَمَا تُرْزَقُ الطَّيْرُ تَغْدُو ْ خِمَاصًا وَ تَرَوْحُ بطَانًا ﴾ (٢)

ا- مرقاة المفاتيح ٩/١٥٦-

كُلُ ايك محد ثين نے اس مديث كو ثابت قرار ديا ب ( لماحظ ہو: حامع الترمذى ١٨/٤ و المستدرك ٣٠١/١٣ التلخيص ٢٣٣/١ شرح السنه ٣٠١/١٢ واشيه المسند ٢٣٣/١ سلسلة الاحاديث الصحيحة جلدا بين ٣٠)

حضراتِ ائمَه احمد 'ترندی 'ابن ماجه 'ابن مبارک 'ابن حبان 'حاکم ' قضای اور بغوی حضرت عمر بن خطاب رضی الله عنه سے روایت کرتے بیں کہ انہوں نے کہا: جناب رسول الله علیہ نے ارشاد فرمایا: ''اگر تم الله تعالی پراسی طرح بھروسہ کروجیسا کہ ان پر بھروسہ کرنے کاحق ہے تو تمہیں اسی طرح رزق دیا جائے جس طرح پر ندوں کو رزق دیا جاتا ہے۔ صبح خالی پیٹ نکلتے ہیں اور شام کو پیٹ بھر کرواپس پلٹتے ہیں ''

اس مدیث شریف میں جناب رسول اللہ علی نے اس بات کی امت کو خبر دی کہ اللہ تعلی کے اس بات کی امت کو خبر دی کہ اللہ تعالی پر کماحقہ بھروسہ کرنے والوں کو اسی طرح رزق عطاکیا جاتا ہے جس طرح پر ندوں کورزق مہیا کیا جاتا ہے اور ایسے کیوں نہ ہو؟ اللہ تعالی پر توکل کرنے والے نے اس عظیم' منفر د' مکتا اور کا نئات کے مالک پر بھروسہ کیا جن کے (نگن) کہنے سے سب کھے ہو جاتا ہے۔

﴿إِنَّمَاۤ اَمْرُهُ اِذَآ اَرَادَ شَيْنًا اَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ (ا) ''اس كى توشان يہ ہے كہ جب كوئى چيز (بنانا) چاہتا ہے تواس سے فرما ديتاہے ہوجا'وہ ہوجاتی ہے۔''

جس نے ان پر اعتاد کیادہ تنااس کے لیے کافی ہیں۔ انہوں نے خود بتلایا ہے: ﴿ وَمَنْ يَتُوكُلُ عَلَى اللهِ فَهُوَ حَسْبُهُ إِنَّ اللهُ بَالِغُ أَمْرِهِ قَدْ جَعَلَ اللهُ لِكُلِّ شَيْءِ قَدْرًا ﴾ (٢)

''اور جو کوئی اللہ تعالیٰ پر بھروسہ رکھے وہ اس کو کافی ہے۔ یقیناً اللہ تعالیٰ اپناکام پوراکرنے والا ہے۔ بے شک اللہ تعالیٰ نے ہر چیز کا اندازہ مقرر کیاہے۔''

١- سورة يس /٨٢

٢- سورة الطلاق ٣/

اس آیت شریفه کی تغییر میں حضرت رہیج بن خشم فرماتے ہیں: (مِنْ کُلِّ مَاضَاقَ عَلَى النَّاسِ))

"الله تعالیٰ اس کے لیے ہر اس چیز کے مقابلے میں کافی ہو جاتے ہیں جو لوگوں کے لیے تنگی کا سبب بنتی ہے۔"

### m: کیا توکل کے معنی حصولِ رزق کی کوششوں کو چھوڑ دینا ہیں؟

شاید کچھ ناسمجھ لوگ کہیں کہ جب توکل کرنے والے کو ضرور رزق ملتا ہے تو ہم حصولِ رزق کی خاطر جدو جہد اور محنت و مشقت کیوں کریں ؟ کیوں نہ ہم مزے سے بیٹھے رہیں کہ توکل کی وجہ سے ہم پر آسان سے رزق نے خود ہی نازل ہو جانا ہے ؟

ان لوگوں کی ہے بات تو کل کی حقیقت سے ان کی بے علمی پر دلالت کرتی ہے۔ اگر یہ لوگ نہ کورہ بالا حدیث شریف پر غور کرتے تو الی بات نہ کتے۔ جناب رسول اللہ علیہ نے اللہ تعالی پر کماحقہ اعتماد کرنے والوں کو ان پر ندوں سے تشبیہ دی ہے جو صبح سویرے خالی پیٹ اللہ تعالیٰ کے رزق کی تلاش میں نکلتے اور شام کو اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے بیٹ بھر کر واپس اپنے گھو نسلوں کی طرف شام کو اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے بیٹ بھر کر واپس اپنے گھو نسلوں کی طرف بیاتے ہیں۔ حالا نکہ ان پر ندوں کی دکا نیں 'فیکٹریاں' ملازمتیں یا کھیت نہیں جن پروہ رزق کے حصول میں اعتماد کرتے ہوں۔ طلب رزق کی سعی و کوشش میں ان کا کلی اعتماد صرف ایک اللہ تعالیٰ پر ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ علاے امت کو جزائے خیر عطا فرمائیں کہ انہوں نے اس بات کی تنبیہ فرمائی۔ مثال کے طور پر امام احمرہ فرماتے فرمائیں کہ انہوں نے اس بات کی تنبیہ فرمائی۔ مثال کے طور پر امام احمرہ فرماتے ہیں '' حدیث شریف میں یہ بات تو نہیں کہ حصولِ رزق کیلئے کوشش نہ کی جائے بلکہ وہ تو اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ رزق حاصل کرنے کے لیے جدو جمد کی جائے بلکہ وہ تو اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ رزق حاصل کرنے کے لیے جدو جمد کی جائے بلکہ وہ تو اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ رزق حاصل کرنے کے لیے جدو جمد کی جائے بلکہ وہ تو اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ رزق حاصل کرنے کے لیے جدو جمد کی جائے بلکہ وہ تو اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ رزق حاصل کرنے کے لیے جدو جمد کی جائے بلکہ

اور جس بات کی تاکید حدیث شریف میں کی گئی ہے 'وہ یہ ہے کہ اگر ان کے آنے جانے اور سعی و کوشش کے پس منظر میں یہ یقین ہو کہ ہر طرح کی خیر صرف اللہ تعالیٰ کے ہاتھ میں ہے تووہ ضرور اس طرح خیر و برکات اور رزق حاصل کر کے پلٹیں جس طرح کہ سرشام پرندے رزق حاصل کر کے پلٹتے ہیں۔'' (۱)

امام احمد رحمته الله عليه سے ايک ایسے شخص کے متعلق دریافت کیا گیا جو ایپ گھریا مبحد میں بیٹھے کہتا ہے : "میں تو پچھ کام نہ کروں گا' میر ارزق خود میر کے پاس آئے گا۔"آپ نے فرمایا :" یہ شخص علم سے کورا ہے۔ جناب نبی کریم علی نے ارشاد فرمایا ہے :

﴿ إِنَّ اللَّهُ جَعَلَ رِزْقِي تَحْتَ ظِلِّ رُمْحِيْ )

''اللہ تعالیٰ نے میرا رزق میرے نیزے کے سابیہ کے بینچے رکھا۔'' اور آپﷺ نے پیے بھی فرمایا :

﴿ لَوْ تَوَكَّلْتُمْ عَلَى اللهِ حَقَّ تَوَكَّلِهِ لَرَزَقَكُمْ كَمَا يَرْزُقُ الطَّيْرُ تَغْدُوْ خِمَاصًا وَ تَرُوْحُ بطَانًا ﴾ (\*)

''اگر تم الله تعالی پر کماحقه توکل کرو تو وه تهمیں اس طرح رزق عطا فرمائیں گے جس طرح پر ندوں کورزق عطا فرماتے ہیں کہ وہ صبح خالی پیٹ نظتے ہیں اور شام کو پیٹ بھر کرواپس بلٹتے ہیں۔''

آنخضرت علیہ نے بتلایا کہ پرندے صبح وشام رزق کی جبتو میں آتے جاتے ہیں۔ حضرت امام نے مزید فرمایا: '' حضرات صحابہ رضی اللہ عنهم تجارت کرتے اور اپنے نخلستانوں (مجوروں کے باغوں) میں کام کرتے اور وہ ہمارے لیے نمونہ ہیں۔'' شخ ابو حامد (امام غزالؓ) اس بارے میں فرماتے ہیں: توکل کے بارے میں

ا- ماخوذ از تحفة الاحوذي 4/4

۲-ماخوز از فتح الباری ۳۰۹-۳۰۹

یہ سمجھنا کہ اس سے مراد حصولِ رزق کے لئے جسمانی کدو کاوش اور دماغی سوچ بچار چھوڑ کر پھٹے پر انے چیتھڑوں کی طرح زمین پر گرے رہنااور ردی گوشت کی طرح تختہ پر پڑے رہنااحقانہ سوچ ہے - ایسا کرنا شریعت میں حرام ہے - توکل کرنے والوں کی اسلام میں تعریف کی گئی ہے اور یہ کیے ممکن ہے کہ حرام کا ار تکاب کرنے والے شریعت کی نگاہ میں قابل تعریف قرار دیئے جائیں ؟

اس بارے میں حق کو آشکارا کرنے کی غرض ہے ہم کہتے ہیں: تو کل کااثر بندے کی اس سعی و کوشش میں خلامر ہو تا ہے جواپنے مقاصد کے حصول کی خاطر کرتا ہے۔''

امام ابو قاسم قشیری فرماتے ہیں: "توکل کی جگہ دل ہے اور جب بندے کے دل میں یہ بات رائخ ہو جائے کہ رزق اللہ تعالیٰ کی جانب سے ہے'اگر شک وستی آئی تو تقدیر اللی ہے'آسانی ہوئی توان کی عنایت و نوازش ہے' تو پھر ظاہری حرکت توکل کے منافی نہیں۔" (ا)

درج ذیل حدیث شریف بھی اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ توکل کا نقاضار زق کے حصول کے لیے کوشش کاتر ک کرنا نہیں۔

((رَوَى الإِمَامَانِ: ابْنُ حِبَّانَ وَالْحَاكِمُ عَنْ عَمْرِو بْنِ أُمَيَّةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَجُلٌ لِلنَّبِيِّ عَلَيْكُ أُرْسِلُ نَاقَتِيْ وَ اَتَوَكُّلُ قَالَ: اللهُ عَنْهُ قَالَ: الْعَقِلْهَا وَتَوَكَّلُ، (٢)

امام ابن حبان اور امام حاکم نے عمر و بن امیہ رضی اللہ عنہ سے روایت کی

١- ماخوذاز مرقاة المفاتيح ٥ /١٥٤

۲- الاحسان فى تقريب صحيح ابن حبان ٢/٥١٥ (مديث شريف كالفاظ اى كتاب سے كے كے إلى المستدرك على الصحيحين ٣/٣٢- حافظ زئى نے اس مديث كى سندكو جيد (عمده) قرار دياہے - (طاحظہ بو: التلخيص ٣٠٣/١٣٠ نيز طاحظہ بو: محمع الزو الده ١٣٠٣

ہے کہ انہوں نے کہا: ایک شخص نے جناب نبی کریم علیہ کی خدمت میں عرض کیا: ''میں اپنی اونٹنی کو کھلا چھوڑ دیتا ہوں اور توکل کرتا ہوں''آپ علیہ نے فرمایا:''اس کے گھٹے کو باند ھواور توکل کرو-'' ایک دوسری روایت میں ہے جس کوامام قضاعی نے روایت کیا ہے۔عمر و بن امید رضی اللہ عنہ نے عرض کی:

(رَيَا رَسُولَ اللَّهِ! أُقَيِّدُ رَاحِلَتِيْ وَ اَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ اَوْ ٱرْسِلُهَا وَ اَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ اَوْ ٱرْسِلُهَا وَ اَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ اَوْ ٱرْسِلُهَا وَ اَتَوَكُلُ ؟))

''اے اللہ کے رسول! میں اپنی سواری کو پابہ زنجیر کروں (باندھوں) اور اللہ تعالیٰ پر بھروسہ کروں یا سواری کو کھلا چھوڑ دوں اور توکل کروں؟''

آپ علی نے فرمایا:

(﴿قَیِّدُهَا وَ تَوسَکُّلْ) ( ) ''سواری کوپا به زنجیر کرواور توکل کرو-''
بات کاخلاصہ بیہ ہے کہ توکل کے معنی حصولِ رزق کے لیے سعی و کوشش کو
ترک کرنا نہیں - مسلمان کی بیہ ذمہ داری ہے کہ وہ رزق حاصل کرنے کے لیے
جدو جہد کرے 'لیکن اس کا بھروسہ اپنی محنت و مشقت پر نہ ہو بلکہ ربِ ذوالجلال پر
ہواور اس بات کا اعتقاد رکھے کہ سب معاملات انہی کے ہاتھ میں ہیں اور رزق
صرف اور صرف انہی کی طرف ہے ہے ۔

\*\*

#### ----- r -----

## الله عزوجل کی عبادت کے لیے فارغ ہونا

رزق کے اسباب میں سے ایک سبب سے کہ بندہ اللہ تعالیٰ کی عبادت کے لیے فارغ ہو جائے - درج ذیل دو کلتوں کی روشنی میں ان شاء اللہ تعالیٰ اس موضوع کے متعلق گفتگو ہوگی -

ا: الله تعالى كى عبادت كے ليے فارغ ہونے كامفهوم-

۲: الله تعالیٰ کی عبادت کے لیے فراغت کا باعثِ رزق ہونے کی دلیلیں۔

### الله تعالیٰ کی عبادت کے لیے فارغ ہونے کا مفہوم:

اللہ تعالیٰ کی عبادت کی غرض سے فارغ ہونے سے یہ مراد نہیں کہ بندہ دن رات مجد میں بیشارہ اور حصولِ رزق کے لیے کوئی کوشش نہ کرے' بکہ اس کے معنی یہ ہیں کہ جب اللہ تعالیٰ کی عبادت کرے تواس کا قلب اور قالب (دل اور جسم) دونوں حاضر ہوں - عبادت میں خشوع و خضوع ہو - ر ب ذوالجلال کی عظمت و کبریائی اس کے دل میں جاگزیں ہو - اس کو اس بات کا ادراک واحساس ہوکہ وہ کا نئات کے مالک اللہ تعالیٰ سے ہم کلام ہے - وہ جناب نبی کریم علی ارشادِگر ای :

((أَنْ تَعْبُدُ اللهُ كَأَنَّكَ تَرَاهُ)

''الله تعالیٰ کی عبادت اس طرح کرو که گویاتم انہیں دیکھ رہے ہو۔''

کی عملی تصویر ہو -اگر اس کیفیت کونہ پاسکے توبیہ تو ہو

(فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ) (اللهُ اللهُ عَرَاكَ)

''اگرتم انہیں نہیں دیکھ رہے تو وہ تو تہہیں دیکھ رہے ہیں''

وہ ان لوگوں میں سے نہ ہو جن کے اجہام تو مساجد میں ہوتے ہیں کیکن دل باہر کی چیزوں کے ساتھ لٹکے اور اسکے ہوتے ہیں - ملاعلی قاری جناب نبی کریم عَیْنِیْ کے ارشادِ گرامی (رتفَوَّغ لِعِبَادَتیٰ) کی شرح کرتے ہوئے فرماتے ہیں : اپنے رب کی عبادت کی غرض سے اپنے دل کو فارغ کرنے میں مبالغہ کر۔''(۲)

### ۲:الله تعالیٰ کی عبادت کیلئے فراغت کا باعث ِرزق ہونے کی دلیلیں:

اس کے متعلق ذیل میں دوحدیثیں پیش کی جاتی ہیں:

((رَوَى الآئِمَةُ أَحْمَدُ وَالتِّرْمِذِيُّ وَابْنُ مَاجَةَ وَالْحَاكِمُ عَنْ أَبِيْ هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قَالَ: (إِنَّ اللهَ تَعَالَى يَقُولُ: يَا ابْنَ آدَمَ! تَفَرَّغُ لِعِبَادَتِيْ أَمْلاً صَدْرَكَ عِنِي، وَ اَسُدَّ فَقْرَكَ وَ إِنْ لاَّ تَفْعَلْ مَلَاتُ يَدَكَ شُغْلاً وَ لَمْ اَسُدَّ فَقْرَكَ ) (")

حضراتِ ائم احمر' ترندی' ابن ماجہ اور حاکم نے حضرت ابوہریہ و سے روایت کی کہ آپ اروایت کی کہ آپ کے انہوں نے جناب نبی کریم علی سے روایت کی کہ آپ کے ارشاد فرمایا: ''اے آدم کے بیٹے!

ا- ا- الاظهرو: صحيح مسلم ا/٣٩

٢- مرقاة المفاتيح ٩/٢٩ أيز لما ظهم و: تحفة الاحوذي ٤/١٣٠

۳- المسند ۲۸۳/۱۲ جامع الترمذی ۷/۱۳۰ (الفاظ جامع الترذی بی کے ہیں) وسنن ابن ماجه ۲ / ۲۸۳ و المستدرك على الصحيحين ۲ / ۱۳۳ - امام ترذی نے اس حدیث كو حسن قرار ویا ب ( الماحظ ہو : جامع الترمذی 2 / ۱۳۱۱) امام حاکم اور طافظ و جی نے اس حدیث كو صحیح الاسناد اور شخ البانی نے صحیح قرار ویا ب – ( الماحظہ ہو : المستدرك ۲ / ۳۳۳ التلخیص ۲ / ۳۳۳ میں ماجه ۲ / ۳۹۳ )

میری عبادت کے لیے اپنے آپ کو فارغ کر 'میں تیرے سینے کو تو گری سے بھر دوں گااور لوگوں سے تجھے بے نیاز کر دوں گااور اگر تونے ایسانہ کیا تو میں تیرے ہاتھ (بے کار) کا موں میں الجھا دوں گااور لوگوں کی طرف تیری مخاجی کو ختم نہ کروں گا۔"

اس حدیث شریف میں جناب نبی کریم ﷺ نے امت کو خبر دی ہے کہ پوری توجہ اور دھیان سے اللہ تعالیٰ کی عبادت کرنے والے کے لیے اللہ تعالیٰ کی طرف سے دوانعامات ملنے کاوعدہ ہے۔

پہلا انعام یہ ہے کہ وہ اس کے دل کو تونگری سے بھر دیں گے اور دوسرا انعام یہ ہے کہ وہ اس کولوگوں سے بے نیاز فرمادیں گے –

اسی حدیث شریف میں توجہ اور دھیان سے عبادت نہ کرنے والوں کے لیے اللہ تعالیٰ کی طرف سے دو نز ائیں طنے کی وعید بھی ہے۔ پہلی سزا ہیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کو بے کار کا موں میں الجھادیں گے اور دوسری سزا ہیہ ہے کہ وہ لوگوں سے اس کی محتاجی کوختم نہ کریں گے اور وہ ہمیشہ لوگوں کا دست ِ تگر اور محتاج رہے گا۔اس سلسلے کی دوسری حدیث ہیہ ہے:

ا- المستدرك على الصحيحين ٣ ٣٢٦ - المام عاكم في الن حديث كوصحيح الاسناد قرارويا به المستدرك على الصحيحة الاسناد قرارويا مع الموافظ ذهبي في الن موافقت كي به اور فيخ البانى في الن دونول حفر التى تائير كي به - ( ملاحظه الاحاديث الصحيحة ٣ / ٢ ٣٣٠

امام حاکم حضرت معقل بن بیار " سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے کہا : جناب رسول اللہ عظی نے ارشاد فرمایا : "تہمارے رب تبارک و تعالی ارشاد فرماتے ہیں : "اے آدم کے بیٹے! میری عبادت کے لیے فارغ ہو جا'میں تیرے دل کو تو نگری سے پر کر دوں گاور تیرے دونوں ہا تھوں کورزق سے پر کر دول گا۔ "

اے آدم کے بیٹے! مجھ سے دوری اختیار نہ کر (اگر تونے ایسے کیا) تو میں تیرے دل کو مختاجی سے بھر دوں گا اور تیرے دونوں ہاتھوں کو (بے کار) کا موں میں لگادوں گا-''

جناب نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اس حدیث شریف میں امت کو خبر دی ہے کہ توجہ اور دل جمعی سے عبادت کرنے والوں کو درج ذیل دوانعامات عطا فرمانے کاخود اللّٰہ رب العزت نے وعدہ فرمایا ہے:

ا: تونگری کے ساتھ اس کے دل کولبریز کرنا-

۲: رزق کے ساتھ اس کے دونوں ہاتھوں کو بھرنا-

اور معلوم ہے کہ اللہ تعالیٰ وعدے کی خلاف ور زی نہیں کرتے -

﴿إِنَّ اللهَ لاَ يُخْلِفُ الْمِيْعَادَ ﴾

ند کورہ بالا حدیث شریف میں جناب رسولِ کریم ﷺ نے امت کو یہ بھی بتالیا ہے کہ اللہ تعالیٰ سے دوری اختیار کرنے والے کے لیے ان کی طرف سے درج ذیل دوعذ ابوں کی وعید ہے :

ا: محتاجی اور فقیری سے اس کے دل کو بھر نا۔

۲: بے کار کا موں میں اس کو الجھادینا۔

اور جس دل کو دلول کے پیدا کرنے والے ' خزانوں کے مالک اللہ تعالیٰ تو نگری سے لبریز کر دیں 'مختاجی کا احساس اور دست نگری کا تصور کیسے اس کے قریب پھٹک سکتا ہے اور جس کے ہاتھوں کو کا نئات کے رزاق رزق سے بھر دیں وہ غربت و افلاس کا شکار کیو کر ہو سکتا ہے؟ اور جس کے دل کو کا نئات کے تناو منفر د مالک جل جلالہ مختاجی سے بھر دیں' کا نئات کی ساری قوتیں متحد و متفق ہو کر بھی اس کو توگر و آسودہ حال نہیں بناسکتیں اور جس کو جبار و قہار اللہ تعالیٰ بے کار اور لا یعنی معاملات میں پھنسادیں'اس کو بھلا فراغت کون مہیا کر سکتا ہے؟



#### ----- ۵ -----

## حج اور عمرے میں متابعت

جن اعمال کو اللہ تعالیٰ نے رزق کی کلید بنایا ہے انہی میں سے جج اور عمرہ میں متابعت ہے ( یعنی جج اور عمر ہ کو ایک دوسر ہے کے بعد اداکر نا ) اس موضوع کے متعلق گفتگوان شاء اللہ تعالیٰ درج ذیل دوعنوانوں کے تحت ہوگی-ا : جج اور عمرے میں متابعت کا مفہوم

۲: مجاور عمرے میں متابعت کے کلیدِرزق ہونے کی دلیلیں

#### ا: حج اور عمرے میں متابعت کا مفہوم:

شخ ابوالحن سندھی جج اور عمرے میں متابعت کا مفہوم بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں: ''ایک کو دوسرے کا تا بع کرو یعنی جب جج اداکر لو تو عمرہ اداکر واور جب عمرے کی ادائیگی سے فارغ ہو جاؤتو جج کی ادائیگی کی تیاری کرو'کیونکہ بیہ دونوں کیے بعد دیگرے آتے ہیں۔'' (ا)

### ٢: حج اور عمرے میں متابعت کے کلیدِرزق ہونے کی دلیلیں:

حج اور عمرے میں متابعت کے رزق کی چابی ہونے کے متعلق ذیل میں دو حدیثیں پیش کی جاتی ہیں :

رَوَى الاَئِمَّةُ ٱحْمَدُ وَالتِّرْمِذِيُّ وَالنَّسَائِيُّ وَ ابْنُ خُزَيْمَةَ وَ ابْنُ حِبَّانَ عَنْ عَبْدِاللهِ بْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللّٰهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ

ا- حاشيه الامام السندي على سنن النسائي ه /١١٥ أنيز لما حظه مو فيض القدير للمناوى ٣٢٥/٣

اللهِ عَلَيْهُ: ﴿تَابِعُوا بَيْنَ الْحَجُّ وَالْعُمْرَةِ فَاِنَّهُمَا يَنْفِيَانِ الْفَقْرَ وَاللَّهُمَا يَنْفِيَانِ الْفَقْرَ وَاللَّمْبِ وَالْفَضَّةِ وَاللَّمْبِ وَالْفَضَّةِ وَاللَّمْبِ وَالْفَضَّةِ وَ لَلْسَالِلْحَجَّةِ الْمَبْرُورَةِ (الْمَوْرَةِ (اللَّمَالُ وَرَقِ (اللَّهُ الْحَنَّةُ فَيْ (اللَّهُ الْحَنَّةُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللِمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللْمُ اللْم

1: حضرات ائم احمد 'ترندی 'نسائی 'ابن خزیمہ اور ابن حبان ' حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے کہا: جناب رسول اللہ علی ہے ارشاد فرمایا: '' جج اور عمرہ کو ایک دوسر سے جناب رسول اللہ علی کئہ وہ دونوں فقر اور گنا ہوں کو اس طرح دور کرتے ہیں جس طرح بھٹی لوہے 'سونے اور چاندی کے میل کچیل کو دور کرتی ہے اور جج ممرور کا ثواب جنت ہے۔''

اس حدیث شریف میں جناب رسول اللہ علیہ نے امت کو خبر دی ہے کہ جج اور عمرے میں متابعت کی وجہ ہے انہیں درج ذیل دو فائدے حاصل ہوں گے:

ا · غربت وافلاس كاخاتمه

۲: گناهول کامث جانا

اور معلوم ہے کہ جناب نبی محترم علیہ الصلوٰۃ والسلام الیی با توں کی خبر وحی اللی ہی ہے دیتے ہیں۔

﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوْلِي اِنْ هُوَ اِلاَّ وَحْيٌّ يُوْحَيٰ ﴾ (٣)

ا- عجم مرور: اس مرادوه عجم جوالله تعالی اور سول کریم علی که کا حکامات کے مطابق او اکیا جائے۔
۲- المسند ۲۳۳۵–۲۳۵۵ جامع الترمذی ۳ /۵۵۳ (الفاظ صدیث جامع التر فدی ہی کے ہیں) سنن النسائی ۵ /۱۱۵ صحیح ابن خزیمة ۳ / ۳۵۱ الاحسان فی تقریب صحیح ابن حبان ۹ / ۳۵۵ هامش محدثین نے اس صدیث کو ثابت قرار دیا ہے (طاحظہ ہو: جامع الترمذی ۳ / ۳۵۵ هامش المسند للشیخ احمد محمد شاکر ۲۳۳۵ صحیح سنن الترمذی ۱/۲۳۵ صحیح سنن النسائی ۲ / ۲۳۵ هامش الاحسان للشیخ شعیب الارناو و ط۹ / ۱ سوره نحم / ۳ - ۳ سوره نحم / ۳ - ۳

"اور وہ اپنی نفسانی خواہش سے نہیں ہو لتے بلکہ وہ وحی ہے جو ان کی طرف بھیجی گئی ہے۔"

امام ابن حبان نے اپنی کتاب صحیح ابن حبان میں اس حدیث پریہ عنوان قائم کیاہے:

(ذِكُرُ نَفْي الْحَجِّ وَالْعُمْرَةِ الذُّنُوْبَ وَالْفَقْرَ مِنَ الْمُسْلِمِ بِهِمَا)) (أ) حَجُ اور عمره سے مسلمان كے گنا موں اور فقر كودور كرنے كاذكر

اور امام طیبی ندکورہ بالا حدیث شریف کے جملے ﴿فَانَّهُمَا یَنْفِیَانِ الْفَقْرُ وَ الذُّنُوْبَ››کی شرح میں فرماتے ہیں :

''یہ دونوں فقر کو اس طرح دور کرتے ہیں جس طرح صدقہ مال میں اضافہ کرتاہے۔'' (۲)

اس موضوع کی دوسری حدیث شریف ہیہے:

رَوَى الإِمَامُ النَّسَائِيُّ عَيْنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهُ عَنْهُمَا يَنْفِيَانِ الْفَقْرَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهُمَا يَنْفِيَانِ الْفَقْرَ وَالْعُمْرَةِ وَاللّهُ عَلَيْهُمَا يَنْفِي الْكَيْرُ خَبَثَ الْحَدِيْدِي، (٣)

۲: امام نمائی حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنهما سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے کہا: جناب رسول الله علی نے ارشاد فرمایا: "جج اور عمرے میں متابعت کرو کیونکہ وہ دونوں فقر اور گناہوں کو اس طرح دور کرتے ہیں جس طرح بھٹی لوہے کے میل کچیل کو دور کرتی ہے۔"

١- الاحسان في تقريب صحيح ابن حبان ٩/ ٢

٢- ماخوذازفيض القدير٣/٢٢٥

٣- سنن النسائي ١١٥/٥ فيخ الباني نے اس مديث كو سيح قرار ديا ہے- ( الم خطه ہو صحيح سنن النسائي، ٥٥٨/٢)

اے غربت وافلاس سے نجات حاصل کرنے کے خواہش مندو!ا ہے گنا ہوں کی معافی کے طلب گارو! جج اور عمرے میں متابعت میں جلدی کرو-اگر جمرہ اداکر چکے ہو تو عمرے کی عمرہ اداکر چکے ہو تو عمرے کی اداکر چکے ہو تو عمرے کی اداکر چکے کوشش کرو-



#### ----- 7 -----

#### صلدرحي

حصول رزق کے اسباب میں سے ایک سب صلہ رحی ہے۔ اس بارے میں مختصور اللہ تعالی درج ذیل جار نکات کے تحت ہوگی:

۱: میلدرخی کا مقبوم

r: صلدرمی کے کلیدرزق ہونے کے ولائل

٣: ملدرمي مس چزے ساتھ كى جائے ؟ اوركيے كى جائے؟

۲ : نافرمانول کے ساتھ صلہ رحی کی کیفیت

#### 1: صلدرجي كامفهوم:

مربی زبان میں صلہ رحمی کے لیے (رصلة الرحم) کے الفاظ استعال ہوتے ہیں :
اور ((الرحم)) سے مراد رشتہ دار ہیں - حافظ ابن مجر رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں :
"الرحم را (ر) کے زبر اور حا (ح) کے زبر کے ساتھ پڑھا جاتا ہے اور یہ لفظ رشتہ داروں سے مراد وہ لوگ ہیں جن میں داروں کے لیے استعال کیا جاتا ہے اور رشتہ داروں سے مراد وہ لوگ ہیں جن میں باہمی نسبی تعلق ہو'خواہ وہ ایک دوسرے کے وارث یا محرم ہوں یانہ ہوں (الرحم) کی تغییر میں یہ بھی کما گیا ہے کہ وہ صرف محرم رشتہ دار ہوتے ہیں' لیکن پہلا قول رائح ہے کیونکہ اس تغییر کی بنا پر بچا زاد اور ماموں زاد بمن بھائی محرم

نه ہونے کی وجہ سے (الرحم) سے خارج ہو جاتے ہیں اور یہ بات درست نہیں۔ " (ا)

۱- فتح المبارى ۱۰/۱۳/۱۳

صلہ رحی ہے --- بغول ملاعلی قاری --- مرادیہ ہے کہ نسبی اور سسرالی رشتہ داروں کے ساتھ احسان کیا جائے - ان کے ساتھ شفقت اور ہمدر دی کا معاملہ کمیا جائے اور ان کے حالات کی دکھ بھال اور پاسداری کی جائے -(۱)

#### ٢: صلدري كے كليدرزق موتے كے دلائل:

صلدرمی کے وسعت رزق کا سب ہونے کاذ کر متعدد احادیث و آثار میں آیا ہے'ان میں سے چند درج ذیل میں :

ا: رَوَى الإمّامُ البُخَارِئُ عَنْ آبِي هُرَيْرَةَ رَضِي اللهُ عَنْهُ: سَعِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَنْهُ: سَعِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ يَقُولُ: «مَنْ سَرَّهُ أَنْ يُبْسَطَ فِي وِزَقِهِ وَ أَنْ يُنْسَا لَهُ فِي اللهِ عَلَيْهِ وَ أَنْ يُنْسَا لَهُ فَيْ اللهِ عَلَيْهِ وَ أَنْ يُنْسَا لَهُ فَيْ اللهِ عَلَيْهِ وَ أَنْ يُنْسَا لَهُ عَنْهُ اللهِ عَلَيْهِ وَ أَنْ يُنْسَا لَهُ اللهِ عَلَيْهِ وَ أَنْ يُنْسَا لَهُ إِنْ اللهِ عَلَيْهِ وَ أَنْ يُنْسَا لَهُ عَنْهُ اللهِ عَلَيْهِ وَ إِنْ يُنْسَا لَهُ اللهِ عَلَيْهِ وَاللهُ عَنْهُ إِنْ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَيْهِ وَ أَنْ يُنْسَا لَهُ إِنْ اللهِ عَلَيْهِ وَاللهِ عَلَيْهِ إِنْ اللهِ عَلَيْهِ إِنْ اللهِ عَلَيْهِ إِنْ اللهِ عَلَيْهِ إِنْ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ إِنْ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ إِنْ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ إِنْ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ إِنْ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِي اللهِ المَا اللهِ اللهِ اللهِ المَالِمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَالِمُ اللهِ اللهِ المَا اللهِ المَالِ

الم بخاری حفرت الو ہریرہ سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے کما: میں نے جناب رسول اللہ ﷺ کو ارشاد فرماتے ہوئے سنا: "جو فض اپنے رزق میں کشادگی اور عمر میں اضافہ پند کرے وہ صلہ رحی کرے -"

ا- طاحظه بو: مرقاة المفاتيح ٨/٢٥٨

۲- صحيح البخاري ۱۰/۱۵/۳

﴿ فَإِذَا جَآءَ اَجَلُهُمْ لاَ يَسْتُأْخِرُونَ سَاعَةً وَلاَ يَسْتَقْلِمُونَ ﴾ (الاعراف /٣٤)

(ترجمہ:جب اُن کامقرر وقت آم کم اوآ کی گردی نہیں رہ کتے ہیں نہ آگے) ہے متعارض ہے۔" اس تعارض کودور کرنے کے لئے دوجوابات دیئے گئے ہیں۔

پہلا جواب ہے کہ اللہ تعالی اس کی عمر میں برکت عطافر مادیتے ہیں کہ اس کو نیکیوں کی تو فیق میسر آتی ہے 'آترت کے لیے نفع بخش کا مول کے کرنے کا موقع ملتاہے اور بے کار اور لا یعنی باتوں ہے اس کے وقت کو بچالیا جاتا ہے۔ ب: رَوَى الإِمَامُ البُخَارِيُّ عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ قَالَ: «مَنْ أَحَبَّ أَنْ يُبْسَطَ فِي رِزْقِهِ وَ أَنْ يُنْسَا لَهُ فِي اللهِ عَلَيْهِ وَ أَنْ يُنْسَا لَهُ اللهِ عَلَيْهِ وَ أَنْ يُنْسَا لَهُ اللهِ عَلَيْهِ وَاللهُ عَلَيْهِ وَاللهُ عَلَيْهِ وَاللهُ عَلَيْهِ وَاللهُ عَلَيْهِ وَاللهُ عَلَيْهِ وَاللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهِ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْقِهِ وَ اللهُ عَلَيْمَ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلَى اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَاهِ عَلَاهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْمَا عَلَاهُ عَلَاهِ عَلَيْهِ عَلَاهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَاهُ عَلَيْهِ عَلَاهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَاهِ عَلَيْهِ عَلَاهِ عَلَاهِ عَلَاهِ

ام بخاری رحته الله علیه حضرت انس بن مالک ہے روایت کرتے ہیں کہ جناب رسول الله علیہ نے ارشاد فرمایا: "جو مخض اپنے رزق میں فراخی اور اپنی عمر میں اضافه پند کرے وہ صله رحی کرے۔"

ند کورہ بالا دونوں احادیث میں جناب رسول اللہ ﷺ نے صلہ رحی کے ذریعے حاصل ہونے والے دو پھلوں کا ذکر فر مایا ہے۔ایک پھل رزق کی وسعت اور دوسرا پھل عمر میں اضافہ ہے۔

اور یہ کھلی پلیکش ہے اور اس کے پیش کرنے والے اللہ تعالیٰ کی ساری مخلوق میں سے سب سے زیادہ سے انسان اللہ تعالیٰ کے حبیب حضرت محمد رسول

دوسراجواب بیہ ہے کہ صلہ رحی ہے عمر ہیں اضافہ حقیقی ہے لیکن بیا اضافہ عمر والے فرشتہ کے اعتبار سے ہے۔ مثال ہے اور آجت کریمہ میں عمر میں کی دبیثی نہ ہونے کاجو ذکر ہے وہ اللہ تعالیٰ کے علم کے اعتبار ہے ہے۔ مثال کے طور پر عمر والے فرشتہ ہے کما گیا"اگر فلال فخص نے صلہ رحمی کی تواس کی عمر سوسال ہوگی اور اگر قطع رحمی کی تواسا میں سال۔"

الله تعالیٰ کو پہلے سے علم ہے کہ وہ صلہ رحی کرے گایا قطع رحی اور عمر کی حقیقی مدت جو اللہ رب العزت کے علم میں ہے اس میں کی و بیشی نہیں لیکن عمر کی اس مدت میں جو فرشتہ کے علم میں ہے نقصال واضا فہ ممکن ہے اور اس بات کی طرف اللہ تعالیٰ کے اس اور شاہ گر اس میں اشارہ ہے۔

﴿يَمْحُوا اللهُ مَا يَشْآءُ وَ يُفْتُ وَعِنْدَهُ أُمُّ الْكِتبِ ﴾ (سوره الرعد/٣٩)

(الله جو چاہتاہے منادیتاہے اور جو چاہتاہے ابت رکھتاہے۔اوراصل کتاب (اور محفوظ) ای کے پاس ہے)
منانالور باتی رکھنا فرشتہ کے علم کے اعتبارے ہے اور جواصل کتاب میں ہے وی اللہ تعالیٰ کے علم میں ہے
لور اس میں کوئی تبدیلی نمیں اور ای کو قضائے مبرم کما جاتاہے اور پہلے کو قضائے معلق کے نام ہے موسوم
کیاجاتاہے۔(فتح الباری ۱۹/۲۳ نیز کا حظہ ہو: شرح النووی ۱۱/۱۳ وعمدة القاری ۹۱/۲۲ ا

افلہ ﷺ ہیں اور وہ الی پیکش اپنی طرف سے نہیں بلکہ و می اللی سے ہی کر سکتے ہیں۔ پس جو بھی ان دو پھلوں (کشادگی رزق اور عمر میں اضافہ ) کا خواہش مند ہو وہ صلہ رحمی کا بچ ہوئے 'یقییناان دو پھلوں کو حاصل کرے گا-ان شاء اللہ تعالیٰ

انام بخاری رحمتہ اللہ علیہ نے ان دونوں احادیث کا عنوان اپنی کتاب (الصحیح) میں یہ تحریر کیلم : (ربّابُ مَنْ بُسِطَ لَهُ فِی الرّزْقِ بِصِلَةِ الرَّحِمِ)(ا)
(یہ) اس مخص کے متعلق باب ہے جس کے رزق میں صلہ رحی کے سبب کشادگی کی گئی ہو۔

امام ابن حبان نے اپنی کتاب (صحیح ابن حبان) میں حضرت انس رضی اللہ عند کی مدیث کو درج ذیل عنوان دیاہے:

"ملدرتی کرنے والے کے لیے پرامن اور رزق میں بحر پور برکت والی عمد وزندگی کے ثابت ہونے کا بیان -"

عَ : رَوَى الآئِمَّةِ أَحْمَدُ وَالتَّرْمِذِيُّ وَالْحَاكِمُ عَنْ آبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْ آبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْ أَنْسَابِكُمْ مَا تَصِلُونَ بِهِ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَنْهُ قَالَ: «تَعَلَّمُوا مِنْ أَنْسَابِكُمْ مَا تَصِلُونَ بِهِ أَرْحَامَكُمُ قَالَ صِلَةَ الرَّحِمِ مَحَبَّةً فِي الآهلِ مَثْرَاةً فِي الْمَالِ مَنْسَاةً فِي الْعُمْرِ» (٣)

۱- صحیح بخاری ۱۰/۱۵/۱

۲- الاحسان في تقريب صحيح ابن حبان ٢ -١٨٠/

۳- المسند ۲/۱۲ مرش خامع الترمذی ۲/۹۹-۹۷ (الفاظ جائع ترفی کے میں) المستدرك علی الصحيحين ۱۲۱/۳ موش نے اس مدیث کو ثابت قرار دیا ہے (طاحقہ ہو: المستدرك ۱۲۱/۳) التلخيص ۱۲۱/۳ هامش المسند للشيخ احمد شاكر ا/۲۲ صحيح سنن الترمذی ۱۹۰/۲)

حفرات ائمہ احمد 'ترخدی اور حاکم حفرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کی کہ دوایت کی کہ انہوں نے جناب نبی کریم ﷺ سے روایت کی کہ آپ نے ارشاد فرمایا: ''اپ قرابت داروں کے متعلق معلومات حاصل کروتا کہ صلہ رحمی کر سکو - بلا شبہ صلہ رحمی سے خاندان میں محبت 'مال میں کثرت اور عربی اضافہ ہوتا ہے۔''

جناب رسول الله علي في اس مديث مبارك ميں صله رحى كے تين ممرات بيان فرمائے جيں اور ان تين ميں سے دوسرا ثمرہ اور فائدہ مال ميں اضافه ہے۔
ہے۔

و: ((رَوَى الآئمةُ عَبْدُاللهِ بْنُ أَحْمَدُ وَالْبَزَّارُ وَالطَّبَرَانِيُّ عَنْ عَلَمْ عَلَيْ بَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ عَنْ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ فَيْ عَمْرِهِ وَ يُومَسْعَ عَلَيْهِ فِيْ مَمْرِهِ وَ يُومَسْعَ عَلَيْهِ فِيْ رَزِّقِهِ وَيُدَفَعَ عَنْهُ مِيْتَةُ السُّوْءِ فَلْيَتْقِ الله وَلْيَصِلْ رَجْمَهُ» (أ)

حضر ات ائم عبدالله بن احمد 'بزار اور طبر انی حضرت علی بن ابی طالب رضی الله عند سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے جناب نبی کریم علیہ سے روایت کی کہ آپ نے ارشاد فربایا: "جو محض اس بات کو پیند کرے کہ اس کی عمر میں اضافہ ہو'اس کے رزق میں وسعت ہواور اس سے بری موت دور کی جائے 'وہ اللہ تعالیٰ سے ڈرے اور صلہ رحمی کرے ۔"

جناب نی کریم می اس حدیث شریف میں اس بات کی خبر دی ہے کہ المستند ۲۹۰/۲۹۰ مجمع الزوائد ۱۵۲/۱۵۳ - موثین نے اس مدیث کی استاد کو می قرارویا ہے-(الماحة ہوم جح سابق ۸ /۱۵۳)

جس میں دو خصلتیں ----ایک اللہ تعالیٰ کا تقویٰ اور دوسری صله رحی ---پائی جائیں اس کو تین فوائد حاصل ہوتے ہیں اور ان تین میں ہے ایک فائد ورزق کی کشادگی اور وسعت ہے-

((رَوَى الإمَامُ البَّخِارِیُّ عَنْ عَبْدِاللَّهِ بْنِ عُمْرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: مَنِ اتَّقَى رَبَّهُ وَوَصَلَ رَحِمَهُ أُنْسِيْءَ لَهُ فِي عُمْرِهِ وَ ثُرِي مَالُهُ وَ اَحْبَهُ اَهْلُهِ )
 وَ اَحْبَهُ اَهْلُه )

١- الأدب المفرد ص ٣٤

۲- الاحسان في تقريب صحيح ابن حبان ۱۸۳/۲-۱۸۳ في شيب الارناؤط نے مخلف شوام كى بنا پر اس مديث كو ميح قرار دياہے-(طاحقہ ہو: هامش الاحسان ۱۸۳/۲-۱۸۳)

امام ابن حبان حضرت ابو بکرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ
انہوں نے جناب نبی کریم علقہ سے روایت کی کہ آپ نے ارشاد فرمایا:
"تمام نیکیوں میں سب سے زیادہ جلدی ثواب صلہ رحمی کا ماتا ہے - یمال
تک کہ جب کمی برے اور نافرمان گھرانے کے لوگ صلہ رحمی کرتے ہیں
توان کے مالوں میں افزائش اور تعداد میں اضافہ ہوتا ہے ،کمی بھی صلہ
رحمی کرنے والے کنے کے لوگ مخاج نہیں ہوتے ۔"

#### m: صله رحی کس چیز کے ساتھ کی جائے؟

بعض لوگ سیحتے ہیں کہ صلہ رحمی صرف مال کے ذریعے سے ہوتی ہے۔ یہ صلہ رحمی کا ادھور ااور ناقص تصور ہے۔ صلہ رحمی کا دائرہ اس سے کمیں زیادہ وسیع ہے۔ اعزہ وا قارب کو خیر پہنچانے اور ان سے شر دور کرنے کی غرض سے کوشش کرنے کا نام صلہ رحمی ہے 'خواہ یہ مال کے ساتھ ہویا کسی اور ذریعے سے۔ امام ابن الحجم ہو فرماتے ہیں: ''صلہ رحمی مال کے ذریعے سے 'ضرورت کے وقت تعاون کرنے سے 'مصیبت دور کرنے کے لیے کوشش کرنے سے 'خندہ پیشانی سے ملاقات کرنے سے 'خندہ پیشانی سے ملاقات کرنے سے اور دعا کے ذریعے سے ہوتی ہے۔

صلہ رحمی کا جامع مفہوم ہیہے: مقدور بھر خیر پہنچانااور حتیٰ الا مکان شر کو دور کرنا-'' <sup>(۱)</sup>

#### ۲ : نافرمان اور برے لوگول کے ساتھ صله رحمی کی کیفیت و طریقه :

نا فرمان اور برے لوگوں کے ساتھ صلہ رحمی کی کیفیت اور طریقے کے متعلق بہت سے لوگوں سے متعلق بہت ان کی نظر میں ایسے لوگوں سے صلہ رحمی کا مفہوم یہ ہے کہ ان سے دوستانہ تعلقات استوار کیے جائیں' ان کی

مجلسوں میں شریک ہو کران کا ہم نوالہ وہم پیالہ بناجائے 'ان کی نافر مانیوں اور سیاہ
کاریوں کا مشاہدہ کرنے کے باوجو دان کے ساتھ مداہت اور منافقت کی پالیسی اختیار
کی جائے 'ان کی برائیوں اور بد معاشیوں پر اللہ تعالیٰ کے لیے غضب ناک ہونے
اور اخیس رو کنے ٹو کئے کی بجائے جھوٹے دانت نکال کران کی ہاں میں ہاں ملائے –
اور اخیس رو کئے ٹو کئے کی بجائے جھوٹے دانت نکال کران کی ہاں میں ہاں ملائے –
ایسے لوگوں کے ساتھ صلہ رحمی کے اس طرز عمل کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں –
شاید کی کے دل میں بیہ سوال پیدا ہو کہ اسلام نے برے اور نافر مان رشتہ
داروں کے ساتھ احسان کرنے سے تو نہیں روکا –

اس کے جواب میں ہم عرض کریں گے کہ اسلام نے نہ صرف برے اور ما فرمان رشتہ داروں کے ساتھ احسان کرنے سے نہیں رو کا بلکہ کا فروں کے ساتھ بھی احسان کرنے کی اجازت دی ہے -اللہ عزوجل ارشاد فرماتے ہیں:

﴿لاَ يَنْهَكُمُ اللهُ عَنِ الَّذِيْنَ لَمْ يُقَاتِلُو كُمْ فِي الدِّيْنِ وَ لَمْ يُخْرِجُو كُمْ مَّنْ دِيَادِكُمْ اَنْ تَبَرُّوْهُمْ وَ تُقْسِطُواۤ اِلنَّهِمْ اِنَّ اللهُ يُحِبُّ الْمُقْسِطِيْنَ﴾()

"جولوگ (کا فروں میں سے) دین کے متعلق تم سے نمیں لڑے اور نہ تم کو تمہارے گھروں سے انہوں نے نکالا 'ان سے بھلائی اور انساف کا برتاؤ کرنے سے اللہ تعالی توانساف کرنے والوں کو پند کرتا ہے۔"

اور اس بات پر حفرت اسابنت ابی بکر رضی الله عنما کی دہ حدیث بھی دلالت کرتی ہے میں دلالت کرتی ہے کہ انہوں نے اپنی مشرکہ ماں کی آمد پر آنخضرت ﷺ سے دریافت کرتے ہوئے عرض کی :

إِنَّ أُمِّى قَدِمَت وَهِيَ رَاغِبَة أَفَاصِلُ أُمِّى عَالَ عَلَى اللهُ اللهُ وَلَا عَلَى اللهُ اللهُ

میری والدہ آئی ہے اور وہ چاہتی ہے کہ میں اس کے ساتھ صلہ رحی کروں-کیامیں اپنی مال کے ساتھ صلہ رحمی کروں ؟

آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا: "ہاں اپنی والدہ کے ساتھ صلہ رحی کرو-"
لیکن قابل توجہ بات ہے کہ کا فروں اور نافرمانوں کے ساتھ احسان کرنے کے معنی ان سے دوستانہ تعلقات استوار کرنایاان کی مجالس میں شرکت کرکے ان کا ہم نوالہ وہم پالہ بنتا یا ان کی طغیانی و سرشی کو دیکھنے کے باوجود ان کے ساتھ مداہنت اور منافقت کی یا لیسی اختیار کرنا تو قطعاً جائز نہیں -

کا فروں اور نافر مانوں کے ساتھ احسان کرنا اور ان کے ساتھ دلی دوستی و محبت رکھنادوالگ الگ باتیں جیں۔ جس اللہ تعالیٰ نے ان کے ساتھ حسن سلوک کی اجازت دی ہے' اس اللہ تعالیٰ نے اپنے اور اپنے رسولِ کریم ﷺ کے نافر مانوں کے ساتھ دلی محبت کرنے ہے روکاہے۔

الله عزوجل فرماتے ہیں:

﴿لاَ تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الأَخِرِ يُوَآدُّوْنَ مَنْ حَآدُ اللهَ وَ رَسُولُهُ وَلَوْ كَانُوآ البَآءَ هُمْ أَوْ اَبْنَآءَ هُمْ أَوْ اِخْوَانَهُمْ اَوْ عَشِيْرَتَهُمْ﴾ (٢)

"جولوگ اللہ تعالی اور پچھلے دن (آخرت) پریقین رکھتے ہیں ان کو تو (ایما) نہ دیکھے گاکہ وہ ان لوگوں سے دو تی رکھیں جو اللہ تعالی اور اس کے رسول ﷺ کے دشمن ہیں "کووہ ان کے باپ دادا ہوں یا بیٹے ہوں

۱- صحيح البخاری ۲۳۳/۵

٢- سورة المحادله / ٢٢

#### یا بھائی ہوں یا کنبے والے ہوں۔"

امام دازی رحمته الله علیه اس آیت کریمه کے معنی بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں : "جس سینے میں ایمان ہو "اس میں الله تعالیٰ کے دشمنوں کی محبت نہیں ہو سکتی کیونکہ جب آدمی کمی سے محبت کرتا ہے تو پھر اس کے دشمنوں سے محبت نہیں کرتا۔" (ا)

امام مالک رحمتہ اللہ علیہ نے ای آیت ِ کریمہ سے قدریہ فرقے کے لوگوں کے ساتھ دشمنی وعداوت رکھنے اور ان سے قطع تعلق پر استد لال کیا ہے۔(۲)

امام قرطبی رحمتہ اللہ علیہ 'امام مالک ؒ کے استدلال پر تبصرہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں: ''سب ظلم وزیادتی کرنے والے قدریہ فرقے کے لوگوں کے ساتھ کیے جانے والے سلوک کے مستحق ہیں۔''(کہ ان کے ساتھ عداوت رکھی جائے اور ان سے قطع تعلق کیا جائے) (۳)

حافظ ابن کثیر رحمتہ اللہ علیہ اس آیت کریمہ کی تفییر میں تح ہر فرماتے بیں: ''وہ (اللہ تعالیٰ اور آخرت کے دن پر ایمان لانے والے) اللہ تعالیٰ اور ان کے رسول کریم ﷺ کے نافر مانوں سے دوستی نہیں رکھتے 'خواہ وہ ان کے اعزہ و اقارب ہی کیوں نہ ہوں۔'' (م)

نا فرمان اور برے رشتہ داروں کے ساتھ حقیقی اور سچی صلہ رحی توبہ ہے کہ

١- تفسير كبير ٢٤٦/٢٩ أيزالاظه بو: فتح القدير ٢٤٢/٥

۲- طاحظه جو: احکام القرآن لابن العربي ۳ / ۱۲۲۳ و تفسير القرطبي ۳۰۷/۱۷

٣- مرجع مابل ٢٠/١٤ تيز لما خله هو: تفسير التحرير والتنوير٢١ /٨٠

٣- تفسير ابن كثير٣ /٣٣٤

ان کو نیکی کی راہ پر لانے اور چلانے اور برائی سے ہٹانے اور بچانے کے لیے بھر پور جدو جمد اور سعی و کوشش کی جائے۔ یہ رشتہ دار نیکی کی راہ کو چھوڑ کر اور بدی کی راہ پر چل کر در حقیقت جنم کی آگ سے قریب تر ہورہ ہیں اور یہ کمال کی صلہ رحمی ہے کہ عزیز و قریبی تو جنم کی آگ کا بیند ھن بننے کا شعور کی یالا شعور کی طور پر سامان کر رہا ہو اور اس کا رشتہ دار خاموش تماشائی بنا کھڑ ارہے۔ ایسا خاموش تماشائی منا کھڑ ارہے۔ ایسا خاموش تماشائی صلہ رحمی کرنے والاہے۔

یں بات ذراایک مثال سے سیھنے کی کوشش کی جائے۔ کسی کی والدہ 'بن' بٹی یا بیوی یا کوئی اور رشتہ دار باور پی خانے میں ہو اور یکا یک باور پی خانے میں آگ بحر ک اٹھے 'کیاا پنے عزیز و قربی سے صلہ رحی کرنے والا اس بات کو ہر داشت کرے گاکہ اس کی والدہ' بمن' بٹی' بیوی یا اور کوئی عزیز باور پی خانے میں بھڑکی ہوئی آگ میں جل کر راکھ ہو جائے اور وہ خاموشی سے تماشاد کھتار ہے ؟

اگر صلہ رحمی کرنے والا اپنے رشتہ دار کو دنیا کی آگ ہے بچانے کے لیے پوری جدو جمد کرنا ضروری سمجھتا ہے تووہ کس طرح اپنے عزیز کو جنم کی آگ ہے بچانے میں غفلت اور چٹم پوشی کر سکتا ہے ؟

یمال میہ بات بھی ذہن نشین کر لینی چاہیے کہ نافرمان اور برے رشتہ داروں کو نیکی کی راہ ہے بیکا ہے داروں کو نیکی کی راہ سے بیکا ہے اور اس حالت میں ان سے دوستی ضروری ہو تو ان کا بائیکا ہے کرنا ہی صلہ رحمی ہے اور اس حالت میں ان سے دوستی اور محبت کا تعلق رکھنا قطع رحمی ہے۔

امام ابن افي جمره فرماتے ہيں:

''اگر رشتہ دار کافریا نافرمان ہوں تواللہ تعالیٰ کی خاطر ان سے قطع تعلق کرنا ہی صلہ رحمی ہے'البتہ یہ قدم اٹھانے سے پہلے انہیں سمجھانے کی بھریور کوشش کرے اور ان پروعظ و تھیجت کے بے اثر ہونے کی صورت میں انہیں آگاہ کر دے
کہ نافر مانی پر ان کے اصرار کی وجہ ہے وہ ان سے قطع تعلق کر رہاہے اور پھر قطع
تعلق کی حالت میں بھی اللہ تعالی ہے التجا کرتار ہے کہ وہ انہیں راہ حق کی طرف پلٹا
د سے '' (۱)



#### ----- 6 -----

# الله تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرنا

رزق کے اسباب میں سے ایک سبب اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرج کرنا ہے۔ اس موضوع کے متعلق گفتگوان شاء اللہ العزیز درج ذیل دو عنوانوں کے تحت ہو گی-

ا: الله تعالى كاراه ميس خرج كرف كامفهوم

r: الله تعالى كى راه ميس خرچ كرنے كے باعث رزق ہونے كے ولاكل

#### الله تعالى كاراه ميس خرچ كرنے كامفهوم:

شیخ ابن عاشور آیت کریمہ ﴿وَمَاۤ اَنْفَقْتُم مِنْ شَیْءِ فَهُو یُخْلِفُهُ﴾ (ا)
کی تغیر کے ضمن میں فرماتے ہیں: "فرچ کرنے سے مراد ایبا فرچ کرنا ہے جو
دین کی روسے پندیدہ ہو' جیسے فقیروں پر فرچ کرنا' دین کی نفرت و تائید کی فاطر
اللہ تعالیٰ کی راہ میں فرچ کرنا۔" (۲)

### ٢: الله تعالى كى راه ميس خرچ كرنے كے باعث رزق مونے كے ولائل:

قر آنِ کریم اور سنتِ مطهرہ میں متعدد آیاتِ کریمہ اور احادیثِ شریفہ میں اضح طور پریہ اور احادیثِ شریفہ میں واضح طور پریہ بات بیان کی گئی ہے کہ جو شخص دنیا میں اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرتا ہے اس کو اخروی اجرو ثواب کے ساتھ ساتھ دنیا میں بھی اس کا بدلہ وصلہ دیا جاتا ہے - قرآن و سنت میں اس بارے میں وارد شدہ دلائل میں سے چند مندرجہ

۱- سورة سبا /۳۹ (ترجمه: اورتم لوگ (الله تعالی کاراه ش) جو ترچ کرو وهاس کابدلدد علی

٣- تفسير التحرير والتنوير ٢٢١/٢٢

ذيل بين:

: 1

الله رب العزت ارشاد فرماتے ہیں:

﴿ وَمَاۤ اَنْفَقَتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَهُوَ يُخْلِفُهُ وَ هُوَ خَيْرُ الرَّاذِقِيْنَ ﴾ (() "اورتم لوگ (الله تعالی کی راه میں)جو خرچ کرو'وه اس کا بدله دے گا اوروه بهترین رزق دینے والاہے - "

اس آیت کریمہ کی تغییر میں حافظ ابن کثیر رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں: اللہ تعالیٰ نے جن چیزوں کے خرچ کرنے کا تنہیں تھم دیااور اجازت مرحمت فرمائی ہے اس میں سے جو بھی تم نزج کرو گے وہ تنہیں اس کا بدلہ دنیا میں اور اجرو تُواب آخرت میں عطافر مائیں گے جیسا کہ حدیث شریف سے ثابت ہے ..... (۲)

امام رازی رحت الله علیه فرماتے میں : الله تعالی کار شادِ عالی ﴿وَمَنَا اَنْفَقْتُمْ مِنْ مَنَى وَ فَهُو يُعْفِيفُهُ ﴾ رسول كريم عليه الصلاة والسلام ك ارشاد كراى :

"مَا مِن يَوْمٍ يُصْبِحُ الْعِبَادُ فِيهِ ....." الحديث (") كي تقديق كرتاب-

بات سے ہے کہ اللہ تعالیٰ جو کہ عظمت و رفعت والے بادشاہ 'نزانوں کے مالک اور کا نکات سے بے نیاز ہیں 'جب انہوں نے فرمایا :''خرچ کرواور اس کا بدلہ میرے ذمہ ہے " توان کے اپنے وعدے کی وجہ سے بدل کا عطا کرناان پر لازم ہوا جیسا کہ وہ خود فرمائیں :''اپنے سازوسامان کو سمندر میں پھینک دواور مجھ پر اس کی ذمہ داری ہے۔''

- مورة مبا/٣٩

۳- تفسیر ابن کتیر ۳ /۵۹۵ نیز لاحظه بو: تفسیر التحریر و التنویر جم ش ہے"آیت کریمہ کے الفاظائ بات پردلالت کرتے ہیں کہ خرج شدہال کابدل دنیا وآخرت دونوں میں ہے۔" (۲۲/۲۲) ۳- مدیث کا کھمل متن اور ترجمہ ای کتاب کے صفحہ ۲۸ پر لما حظہ ہو۔

پی جس نے (فی سبیل اللہ) خرج کیا اس نے (خرج شدہ مال کا) بدل پانے کی شرط کو پورا کیا اور جس نے خرج نہ کیا یقینا اس کا مال فنا ہوگا – مال کا بدل طفے کی جوشرط تھی وہ اس نے پوری نہ کی للند ااس کا مال بدل طے بغیرختم ہو جائے گا۔ (۱) جوشرط تھی وہ اس نے پوری نہ کی للند ااس کا مال بدل طے بغیرختم ہو جائے گا۔ (۱) اس بات کی مزید وضاحت امام رازی ایک مثال سے کرتے ہوئے فرماتے ہیں :

''ایک تاجر کو علم ہے کہ اس کے مالوں میں سے ایک مال خراب و برباد ہو جائے والا ہے – وہ اس مال کو ادھار بھی فروخت کر دے گا اگر چہ خریدار فقیر بی کیوں نہ ہو – وہ اس مال کو ادھار بھی فروخت کر دے گا اگر چہ خریدار فقیر بی کیوں نہ ہو – وہ کے گا کہ مال کی بربادی کی بجائے بچھ عرصہ ٹھمر کر اس کا معاوضہ وصول کر لینا بہتر ہے – اگر اس نے وہ مال ادھار فروخت نہ کیا اور وہ برباد ہو گیا تو سب کمیں سے کہ اس نے فلطی کی اور اگر ادھار مال فروخت نہ کرے اور مال برباد ہو جائے تو مال در بیاد ہو جائے تو مال در بیاد ہو جائے تو اس کو دیوانہ قرار دیا جائے گا۔ ''(۲)

امام رازی مزید فرماتے ہیں:

"بے طرز عمل افتیار کرنے والے (اللہ تعالیٰ کی راہ میں نہ خرج کرنے والے) اس بات ہے فا فل ہیں کہ ان کی میں پالیسی دیوا تگی کے قریب ہے - ہمارے سارے مال یقینا ختم ہونے والے ہیں اور اہل وعیال پر خرج کرنا قرض دیتا ہے اور اس قرض کی واپسی کے ضامن عظمتوں کے مالک اللہ تعالیٰ ہیں جنہوں نے فر مایا ہے:

﴿ وَمَا الْفَقْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَهُو يُخْلِفُهُ ﴾

''اور تم لوگ (اللہ تعالیٰ کی راہ میں )جو کچھ خرچ کرو'وہ اس کا بدلہ دے گا'' پھر یہ بات بھی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہر ایک کے پاس پچھ نہ پچھے زمین' باغ' چک 'حمام یا کوئی نہ کوئی منفعت بخش چیز بطور گروی رکھی ہے' کیونکہ ہر فض کا کوئی نہ

١- التفسير الكبير ٢٥/٢٥

ryr/rojusy -r

کوئی ذرایعہ معاش ہے اور یہ سب چیزیں تو در هیقت اللہ تعالیٰ کی ملکت ہیں اور انسان کو عاریاً دی گئی ہیں گویا کہ یہ چیزیں اللہ تعالیٰ نے جورزق عطافر مانے کی ذمہ داری لی ہے 'اس کے لیے بطور رہن ہیں تاکہ لوگوں کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے رزق ملنے کا یقین کا مل ہو جائے 'لیکن اس سب کچھ کے باوجود انسان (بہت سے لوگ) اپنے مال کو (اللہ تعالیٰ کے تھم کے مطابق) خرچ نہیں کرتے اور اجرو ثواب اور قدرافزائی ہے محروم ہوتے ہوئے اس کو تباہ و برباد ہونے دیتے ہیں۔'' (ا) منبیہ نے مذکورہ بالا آیت کریمہ میں ایک انتائی قابل توجہ بات یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی راہ میں خرچ کرنے والوں کے لیے بدل عطافر مانے کا جو وعدہ فرمایا ہے 'اس کی پختگ کے لیے درج ذیل تین تاکیدات استعال فرمائی ہیں :

ا: بیانِ وعدہ کے لیے شرطیہ صیغہ استعال فرمایا۔

r: شرط کی جزابیان کرنے کے لیے جملہ اسمیہ استعال فرمایا-

٣- جمله اسميه جزائيه ميں مبتدا كو خبر فعلى ير مقدم كيا گيا-

اوریه بینوں تاکیدات اس بات پر دلالت بکرتی ہیں کہ اللہ تعالیٰ کو اپناوعدہ پورا کرنے کا کتناشدید اہتمام ہے<sup>(۲)</sup>اور اللہ تعالیٰ تووہ ہیں کہ ان کاوعدہ تاکید کے بغیر بھی ہو تواس کے پورا ہونے میں کوئی شک و شبہ نہیں -

﴿ وَمَنْ أَوْفَىٰ بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ ﴾ (٣)

''الله تعالیٰ ہے زیادہ اینے عمد کو پور اکر نے والا کون ہے؟''

ب :

#### الله تعالیٰ ار شاد فرماتے ہیں:

١- التفسير الكبير ٢٥ /٢٢٣

٣- ملاحظه بهو: تفسير التحرير والتنوير ٢٢/ ٢٢١

۳- سوره توبه /۱۱۱

﴿الشَّيْطُنُ يَعِدُكُمُ الْفَقْرَ وَيَامُرُكُمْ بِالْفَحْشَآءِ وَاللهُ يَعِدُكُمْ مَّغْفِرَةً مُنْهُ وَ فَصْلاً وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيْمٌ ﴾ (١)

"شیطان تم کو مختاجی سے ڈراتا ہے اور بے حیائی کا تھم کرتا ہے اور اللہ تعالی فراخی تعالی فراخی اللہ تعالی فراخی والا جانے والا ہے۔"

اس آیت کریمه کی تغییر میں حضرت عبداللہ بن عباس رضی الله عنماار شاد فرماتے ہیں: ''دو با تیں الله تعالیٰ کی طرف سے ہیں اور دو شیطان کی طرف سے الشینطن یَعِد کُمُ الْفَقْرَ ﴾ (۲) وہ کہتا ہے: اپنامال خرج نه کرو'اس کو اپنے پاس سنبھالے رکھو کہ تمہیں اس کی ضرورت ہوگی ﴿وَیَاهُمُ کُمْ بِالْفَحْشَآءِ﴾ (۳) اور وہ تمہیں بے حیائی کا تھم دیتا ہے۔''

﴿ وَاللَّهُ يَعِدُ كُمْ مَعْفِرَةً مِّنْهُ وَفَضلاً ﴾ لين الله تعالى گناہوں كى معافى كاتم ہے اپنى طرف سے وعدہ فرماتے ہیں - (وفضلا) اور رزق میں اضافے كا-'' (م)

آیت کریمہ کی تغییر میں قاضی ابن عطیہ فرماتے ہیں: ''مغفرت سے مراد د نیاو آخرت میں بندوں کی ستر پوشی ہے اور فضل سے مراد د نیا میں رزق کا میسر ہونا' اس میں کشادگی اور وسعت کا نصیب ہونا اور آخرت میں نعمتوں کا حاصل ہونا ہے اور ان سب با توں کا اللہ تعالیٰ نے خرچ کرنے والوں سے وعدہ فرمایا ہے۔'' (۵)

١- سورة البقره /٢٧٨

۲- شیطان تم کو محتاجی سے ڈراتا ہے-

س- اوروہ تمس بے حیائی کا حکم دیتاہے-

۴- تفسیر الطبری ۵ /۷۱ نیز ملاحظه بو:التفسیر الکبیر ۷ /۱۵٬ تفسیر النحازن ۱/ ۲۹۰ اور اس میں ہے:"مغفرت سے آخرت کے فوائد کی طرف اشارہ نب اور (فضلا) سے دنیا میں ملنے والے فوائد و ثمرات اور خرچ شدہ مال کے بدل کی طرف اشارہ ہے۔"

٥- المحرر الوجيز ٣٢٩/٢

امام ابن قیم الجوزیه آیت کریمه کی تغییر میں فرماتے ہیں: "بندے کے خرج کرنے پر اللہ تعالیٰ اس کے گنا ہوں کی معافی کا وعدہ فرماتے ہیں اور فضل عطا فرمانے کا یقین د لاتے ہیں کہ اس نے جو خرچ کیا'اس ہے گئی گنازیادہ دنیا میں یادنیا و آخر ت دونوں میں عطا فرما کیں گے -'' <sup>(ا)</sup>

: ひ

رَوَى الاِمَامُ مُسْلِمُ عَنْ اَبِيْ هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يبلغُ بِهِ النَّبيُّ عَلَيْكَ قَالَ: ﴿قَالَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى: "يَا ابْنَ آدَمَ ٱنْفِقْ ٱنْفِقُ

امام مسلم رحمتہ اللہ علیہ حضرت ابوہر برہ رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ، ہیں کہ جناب نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا: "الله تبارک و تعالیٰ نے ارشاد فرمایا : اے ابن آدم! تو خرچ کر 'میں تجھ پر خرچ کروں گا۔'' الله اكبر! راہ رب قدوس میں خرج كرنے والے كے ليے كتني قطعي

صانت اور حتی گارنٹ ہے!

رزق کے حصول کا کتناسل 'آسان اور یقینی طریقہ ہے!

بندہ اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرے اور وہ اس پر خرچ کریں اور جب فقیر' حقیر'مسکین اور محتاج بندہ ان کی راہ میں اپنی بساط کے مطابق خرچ کرے گا تووہ خزانوں کے مالک 'شاہوں کے شاہ 'قدر دان اللہ اس پر اپنی کبریائی 'عظمت اور شان کے مطابق خرچ کریں گے۔

ا- التفسير القيم ص ١٦٨ نيز طاحظه مو : فتح القدير ١/٣٣٨ اوراس من ب (فعنل) عمر اديب کہ ان کے خرج شدہ مال کے عوض اللہ تعالیٰ اس سے بمتر عطافر مائیں گے دنیامیں ان کے رزق میں کشادگی اور آخرت میں ایسی نعتیں عطافرہا کیں مے جود نیامیں خرچ شدہ مال سے اعلیٰ 'زیادہ' بلندو بالالورشاندار ہو گی۔ ۲- صحیح مسلم ۲/۱۹۰/۲-۱۹۱

امام نووی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں: ''اللہ عزوجل کاار شادگرامی ﴿أَنْفِقُ اللّٰهِ عَلَيْكَ ﴾ ہی کی تغییر ہے اُنْفِقُ عَلَيْكَ ﴾ ہی کی تغییر ہے اور اس میں نیکی کی راہوں میں خرچ کرنے کی ترغیب ہے اور اس بات کی بشارت ہے کہ ان کی راہوں میں خرچ کرنے والا اللہ تعالیٰ کے فضل سے بہترین بدل پائے گا۔ ()

و

رَوَى الاِمَامُ البُّحَارِيُّ عَنْ آبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ أَنَّ النَّبِيَ عَلَيْهُ قَالَ: «مَا مِنْ يَوْمٍ يُصْبِحُ الْعِبَادُ فِيْهِ اِلاَّ وَ مَلَكَانِ يَنْزِلاَنِ فَيَقُولُ اَلَّا مَا اللَّهُمَّ أَعْطِ مُنْفِقًا خَلَفًا وَ يَقُولُ الآخَرُ: اللَّهُمَّ أَعْطِ مُنْفِقًا خَلَفًا وَ يَقُولُ الآخَرُ: اللَّهُمَّ أَعْطِ مُمْسِكًا تَلَقًا مِنَ اللَّهُمَّ أَعْطِ مُمْسِكًا تَلَقًا مِن اللَّهُمَّ الْمُعْمَ الْمُعْمِ اللَّهُمَّ الْمُعْمَ الْمُعْمَ الْمُعْمَ الْمُعْمَ الْمُعْمِ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الْمُعْمَ اللَّهُ الْمُ الْمُعْمَ الْمُعْلَى الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُلْهُ الْمُعْمِ الْمُعْلَى الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُعْمِ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُلِي الْمُؤْلِقُ الْمِلْمُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّذِي الللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّلْمُ الْمُؤْلِقُ اللَّلْمُ الْمُؤْلِقُ اللَّلَّالَّذُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُلُولُ الْمُؤْلِقُلُولُ الللللْمُ الْمُؤْلِقُلْمُ الْم

امام بخاری رحمته الله علیه حضرت ابو ہریرہ رضی الله عنه ہے روایت کرتے ہیں کہ جناب نبی کریم علی نے ارشاد فرمایا: "ہر دن جس میں لوگ صبح کرتے ہیں 'دو فرشتے اترتے ہیں – ایک ان میں سے دعا کرتے ہوئے کہتا ہے: "اے اللہ! خرچ کرنے والے کو بہتر بدل عطا فرما – "اور دوسراالتجا کرتا ہے: "اے اللہ! جو خرچ نہ کرے اس کا مال تلف فرما – "

اس حدیث شریف میں جناب نبی کریم علی نے امت کو اس بات کی خبر دی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرنے والے کے لیے ہر صبح فرشتہ اللہ تعالیٰ سے دعا کرتا ہے کہ وہ اس کو خرچ شدہ مال کا خلف عطا فرمادیں 'اور خلف سے مراد جیسا کہ ملاعلی قاری نے بیان کیا ہے 'عظیم اور اچھا بدل ہے یا سے مراد دنیا میں عوض اور آخرت میں صلہ ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کے ارشادِ گرامی میں ہے :

ا- شرح النووى 4/42

۲- صحيح البخاري ۳۰۴/۳

﴿ وَمَآ اَنْفَقْتُمْ مِّنْ شَيْءٍ ﴾ (ا) اوریه بھی معلوم ہے کہ فرشتوں کی دعا بار گاہِ اللی میں قبول کی جاتی ہے۔ (۲) کیونکہ وہ ان کی اجازت کے بغیر کسی کے لئے دعا نہیں کرتے۔اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿ وَلاَ يَشْفَعُونَ إِلاَّ لِمَنِ ادْتَصَلَى وَهُمْ مِّنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ ﴾ (٣) "اوروه ( فرشتے ) کسی کی سفارش نہیں کر کتے گر جس کے لیے وہ (اللہ تعالیٰ) پند کرے اوروہ اس کے جلال سے ڈرر ہے ہیں۔"

.

رُوَى الاِمَامُ الْبَيْهَقِيُّ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ اللَّبِيَّ عَيَّكَ فَالَ: ﴿ الْفَقْ يَا بِلاَلُ اللَّهِ عَنْهُ أَنَّ اللَّبِيَّ عَيَّكَ فَالَ : ﴿ الْفَقْ يَا بِلاَلُ اللَّهِ مَنْ فِي الْعَرْشِ إِقْلاَلاً ﴾ ﴿ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهِ الْعَرْشِ إِقْلاَلاً ﴾ ﴿ اللهِ اللهِ عَنْمُ الله عنه سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے جناب نبی کریم عَیِّلَا سے روایت کی کہ آپ نے ارشاد فرمایا: ''الے بلل! فرچ کرواور عرش والے سے تنگی کا اندیشہ ندر کھو۔'' الله تعالیٰ کی یراہ میں خرچ کرنے والے کے لیے رزق کے ملنے کی کتی

١- المعظم المناتيح ٣ ٣ ٣ ٣

سید محمد رشیدر ضاکتے ہیں: ''میرے نزدیک اس دعاکا معنی ہے ہے کہ سنن الہید میں سے ہیہ بات ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنی راہ میں خرج کرنے والے کے لئے اسباب رزق کو آسان و سس کر ویتے ہیں' دلوں میں اس کی عظمت جمادیتے ہیں اور بخیل ان باتوں سے محروم رہتاہے۔'' (تفسیر الممنار سم / ۲۰۷)

۲- طافظه بو:عمدة القارى ۸ /۳۰۷

٣- سورة الانبياء /٢٨

٣- رواه البيهقى في شعب الايمان- لما حقد بومشكونة المصابيح ١/٥٩٠ - ١٩٥ - مهر ثين فال والديمة المنف الخفاء و مزيل الالباس ١٢٦/ ١٣٥ و تقيح الرواة في تخريج احاديث المشكونة ١٩/٢ و هامش مشكونة المصابيح للشيخ الالباني ١٩/١

مضبوط اور کی ضانت ہے!

کیا ہے ممکن ہے کہ جو شخص اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرے 'عرشِ عظیم کے رب اس کو بے یار و مد دگار چھوڑ دیں اور وہ ننگ دستی و فقر کا شکار ہو جائے ؟ رب ذوالجلال کی عزت کی فتم! ایسا ہرگز ممکن نہیں۔

ملاعلی قاری حدیث کی شرح میں تحریر کرتے ہیں: ''کیا تجھے اس بات کا اندیشہ ہے کہ آسان سے زمین کا نظام چلانے والے رب تجھے ضائع کر دیں گے؟ کیا تہمیں اس بات کا خطرہ ہے کہ جن کی رحت آسان و زمین کے سب مکینوں کو خواہ وہ ان کے ماننے والے ہوں یا انکار کرنے والے' پر ند ہوں یا چر ند'سب ہی کو اپنی آغوش میں لئے ہوئے ہے' تجھے مایوس کریں گے اور تیرے رزق کو کم کریں گے اور تیرے رزق کو کم کریں گے ؟'' (۱)

. ,

صدیث 'سیرت' تراجم اور تاریخ کی کتابوں میں کتنے واقعات اس بات پر دلالت کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی راہ میں خرچ کرنے والوں کو دنیا ہی میں بہترین بدلہ عطافر مایا۔اس موقع پر اللہ تعالیٰ کی توفیق سے ایک واقعہ پیش کرنے پر اکتفاکر تاہوں :

رَوَى الإِمَامُ مُسْلِمُ عَنْ آبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ فَالَ: ‹‹رَبَيْنَا رَجُلٌ بِفَلاَةٍ مِنَ الأَرْضِ فَسَمِعَ صَوْتًا فِي سِحَابَةٍ: اِسْقِ عَلَيْنَا رَجُلٌ بِفَلاَةٍ مِنَ الأَرْضِ فَسَمِعَ صَوْتًا فِي سِحَابَةٍ: اِسْقِ حَدِيْقَةَ فُلاَن – فَتَنَحَى ذَلِكَ السَّحَابُ فَافْرَغَ مَاءُهُ فِي حَرَّةٍ فَإِذَا شَرْجَةٌ مِنْ تِلْكَ الشَّرَاجِ قَدِ اسْتَوْعَبَتْ ذَلِكَ الْمَاءَ كُلَّهُ فَتَتَبَعَ الْمَاءَ شَرْجَةٌ مِنْ تِلْكَ الشَّرَاجِ قَدِ اسْتَوْعَبَتْ ذَلِكَ الْمَاءَ كُلَّهُ فَتَتَبَعَ الْمَاءَ فَقَالَ لَهُ: "يَا فَإِذَا رَجُلٌ قَائِمٌ فِي حَدِيْقَتِهِ بُحَوِّلُ الْمَاءَ بِمِسْحَاتِهِ فَقَالَ لَهُ: "يَا

عَبْدَاللهِ إِ مَا اسْمُك؟ قَالَ: "فُلاَنْ" لِلاسْمِ الَّذِيْ سَمِعَ فِي السَّحَابَةِ فَقَالَ لَهُ: "يَا عَبْدَاللهِ إِلَمْ تَسْأَلْنِيْ عَن اِسْمِيْ؟" فَقَالَ: "إِنِّيْ سَمِعْتُ صَوْتًا فِي السَّحَابِ الَّذِيْ هَذَا مَاوُهُ يَقُولُ: اسْقِ حَدِيْقَةَ فُلاَن: صَوْتًا فِي السَّحَابِ الَّذِيْ هَذَا مَاوُهُ يَقُولُ: اسْقِ حَدِيْقَةَ فُلاَن: لاسْمِكَ فَمَا تَصْنَعُ فِيْهَا؟" قَالَ: "اَمَّا اِذَا قُلْتَ هَذَا فَانِي انْظُرُ مَّا لاسْمِكَ فَمَا تَصْنَعُ فِيْهَا؟" قَالَ: "اَمَّا اِذَا قُلْتَ هَذَا وُانِي الْفُلُو وَ اللهُ فَيْهَا يَخُونُ مِنْهَا وَ الرَّدُ فِيهَا يَخْدُحُ مِنْهَا وَ اللهُ لُكُونُ وَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُل

امام مسلم رحمته الله عليه حضرت ابو ہريره رضى الله عنه ب روايت كرتے ہيں' انہوں نے جناب نبى كريم عليہ سے روايت كى كه آپ علیہ نے فرمایا: "جب ایک شخص ایک بے آب و گیاه کھی جگه میں تھا' اس نے بادل سے آوازشى: "فلال آدمی كے باغ كوسيراب كرو-"بادل نے سیاہ پھر ول والى زمین كارخ كيا اور وہال برسا- پانى كے ایک نالے نے بادل كے سارے پانى كو اپنا اندر سمو لیا- وہ آدمی پانى كے پیچھے پیچھے روانہ ہوا- اس نے ديكھا كہ ایک آدمی اپنے باغ میں كھر اكدال سے آنے ہوا- اس نے كدال والے شخص سے والے پانى كو باغ میں داخل كر رہا ہے - اس نے كدال والے شخص سے پوچھا: "اے بند ة رب! تمهارانام كيا ہے؟"اس نے جواب ميں كما: فلال! اور وہ وہ بی نام تھاجواس نے باول میں سنا تھا-

باغ والے نے اس سے کما: "اے بند ہُ رب! تم نے میرے نام کے متعلق کیوں دریافت کیا ہے؟"

کنے لگا: "جس باول کا یہ پانی ہے میں نے اس میں ایک آواز سی تھی: "فلال آدمی کے باغ کو سیراب کرو-"

اور وہ نام تیرا ہی نام تھا- تو اس باغ میں کیا عمل کرتا ہے؟ اس نے جواب میں کہا: "تو نے جب یہ بات مجھے بتلائی ہے (تو میں بھی تہمیں اپنی بات بتلادیتا ہوں) میر اطریقہ یہ ہے کہ اس باغ کی پیداوار کا ایک تمائی حصہ بطور خیرات تقسیم کر دیتا ہوں' ایک تمائی میں اور میرے گھر والے کھالیتے ہیں اور ایک تمائی باغ کی ترقی کے لیے اس پرخرچ کر دیتا ہوں''

اور ایک دوسری روایت میں ہے: ''ایک تهائی مسکینوں' سوال کرنے والوں اور مسافروں کودے دیتا ہوں۔'' (۱)

امام نووی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں: ''اس حدیث سے صدقہ کرنے' مسکینوں اور مسافروں کے ساتھ احسان کرنے'اپنی کمائی سے خود کھانے اور گھر والوں پر خرچ کرنے کی فضیلت معلوم ہوتی ہے۔'' <sup>(۲)</sup>

عاصل کلام یہ کہ رزق کی چاہیوں میں سے ایک چابی اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرنا ہے -اللہ رب العزت اپنی راہ میں خرچ کرنے والوں کو دنیا میں اس سے کہیں زیادہ عطافر ماتے ہیں اور آخرت کا اجرو ثواب اس سے الگ ہے -

\*\*

۱- صحیح مسلم ۲۲۸۸/۳

۲- شرح النوی ۱۸/۱۸

#### ----- A -----

# شرعی علوم کے حصول کیلئے و قف ہونے والوں پرخر چ کرنا

رزق کے اسباب میں سے ایک سب یہ ہے کہ جولوگ اپنے آپ کو علوم شرعیہ کے حاصل کرنے کے لیے و قف کر دیں'ان پر خرچ کیا جائے۔اس بات کی دلیل درج ذیل حدیث شریف ہے:

رُوَى الإِمَامَان الترمذي والحاكم عَنْ أنَسِ بْنِ مَالِكُ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ قَالَ: «كَانَ أَحَدُهُمَا عَنْهُ قَالَ: «كَانَ أَحَدُهُمَا عَنْهُ قَالَ: «كَانَ أَحَدُهُمَا عَنْهُ قَالَ: «كَانَ أَحَدُهُمَا يَأْتِي اللّهِ عَلْكَ وَكَانَ أَحَدُهُمَا يَأْتِي اللّهِ عَلْكَ أَوْرَقُ بَعْ إِنْ فَشَكَا الْمُحْتَرِفُ أَحَاهُ إِلَى النّبِيّ يَأْتُكُ وَلَا خَرُ يَحْتَرِفُ فَ فَشَكَا الْمُحْتَرِفُ أَحَاهُ إِلَى النّبِيّ يَاكُنُ وَقُ بَعْ بِي (ا)

امام ترندی اور امام حاکم نے حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے
روایت کی ہے کہ انہول نے فرمایا: جناب رسول اللہ عنظیۃ کے زمانہ
مبارک میں دو بھائی تھے۔ایک علم کے حصول کے لئے جناب نبی کر یم
علیہ کی مجلس میں حاضر ہو تا اور دو سرا حصول محاش کے لیے سعی و
کوشش کر تا۔ حصول محاش کے لیے جدو جمد کرنے والے نے اپ
بھائی کی شکایت جناب نبی کریم علیہ کی خدمت میں کی۔ آپ علیہ نے
فرمایا: "شاید کہ تمہیس رزق اس کی وجہ سے دیا جارہا ہے۔"

اس مدیث شریف میں جناب نی کریم عظیم نے حصول رزق کے لیے

ا- جامع الترمذی 4 / (الفاظ جامع الرّ ندی تی کے بین) و المستدرك على الصحيحين
 ۱ / ۹۳ - ۹۳ امام حاكم طافظ ذہبی اور شخ البانی نے اس حدیث كو صحیح قرار دیا ہے ( ملاحظہ ہو : المستدرك ٩٣ / ٩٣ و التلخيص ا / ۹۳ وصحيح سنن الترمذی ۲ ۷۲ / ۲)

جدو جہد کرنے والے کو جو حصولِ علم میں مشغول اپنے بھائی کی شکایت لے کر آیا' میہ بات سمجھائی کہ اپنے بھائی پر خرج کر کے اس کا احسان جتلانا درست نہیں -وہ تو میہ خیال کر رہاہے کہ وہ محنت و مشقت کر کے کمار ہاہے اور اس کا بھائی صرف کھار ہا ہے - لیکن شاید کہ جورزق اس کو میسر آرہاہے' اس کی اصل وجہ حصولِ علم میں مشغول بھائی ہی ہو۔

علامہ طیبی فرماتے ہیں: آپ کے قول شریف ﴿ لَعَلَّكَ ) میں وارد شدہ لعل کے بارے میں دواخمال ہیں۔ایک یہ کہ اس کا تعلق جناب رسولِ کریم ﷺ سے ہو تو یہ قطعیت اور ڈانٹ اور سرزنش پر دلالت کر تاہے جس طرح ایک دوسری حدیث شریف میں ہے:

‹‹فَهَلْ تُرْزَقُونَ إِلاَّ بِضُعَفَائِكُمْ››

''تہمیں فقط تمہارے کمزوروں کی وجہ سے رزق دیاجا تاہے۔'' دوسرااحمال سے ہے کہ اس کا تعلق مخاطب سے ہو تا کہ اسے غور و فکر کی ترغیب دے کرعدل وانصاف پر آمادہ کیا جائے۔ <sup>(۳)</sup>

ا- مرقاة المفاتيح ٩/١٤١

۲- کمل مدیث شریف ص ۷۷ پر ملاحظه ۹۰-

m- مرقاة المفاتيح ٩ / ١٤١

بعض علاے امت نے یہ بھی فرمایا ہے <sup>(۱)</sup> کہ علم شرعی کے حصول کے لیے اپنے آپ کو و قف کرنے والے درج ذیل آیت کریمہ میں ند کور لوگوں میں شامل ہیں :

﴿لِلْفُقَرَآءِ الَّذِيْنَ اُحْصِرُوا فِي سَبِيْلِ اللهِ لاَ يَسْتَطِيْعُونَ ضَرْبًا فِي اللهِ لاَ يَسْتَطِيْعُونَ ضَرْبًا فِي الأَرْضِ يَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ اَغْنِيْآءَ مِنَ التَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُمْ بِسَيْمُهُمْ لاَ يَسْئَلُونَ النَّاسَ اِلْحَافًا وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَاِنَّ الله بِعَلِيْمٌ ﴿٢)

"خیرات ان مخاجوں کے لیے جواللہ تعالیٰ کی راہ میں (جہاد کے لیے یادین کا علم حاصل کرنے کے لیے) بند کیے گئے ہیں۔ زمین میں سفر نہیں کر سکتے۔ جو ان کا حال نہیں جانتا' وہ انہیں ان کے سوال نہ کرنے کی وجہ سے مال دار سمجھتا ہے۔ تو ان کا چرہ د کھے کر ان کو پھپان لیتا ہے۔ لوگوں سے مال دار سمجھتا ہے۔ تو ان کا چرہ د کھے کر ان کو پھپان لیتا ہے۔ لوگوں سے لیٹ کر نہیں ما نگتے اور تم جو مال بطور خیرات خرج کرو' پس شختین اللہ تعالیٰ اس کو جانے والا ہے۔"

امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں: "اپنے صدقات ایسے لوگوں تک پہنچانے کا اہتمام کرنا چاہئے جن کی وجہ سے صدقات کی قدرو قیت میں اضافہ ہو جیسے اہل علم پر صدقات نرج کرنا "کیونکہ اس سے ان کو حصولِ علم میں مدد ملے گ اور اگر نیت درست ہو تو علم سب سے اعلی عبادت ہے - امام عبداللہ بن مبارک اپنی خیرات اہل علم ہی کو دیتے - جب ان سے کما گیا: "آپ اپنی خیرات کی تقسیم میں دوسر سے لوگوں کو بھی شامل کر لیجئے - "تو فرمانے گئے: "میں منصب نبوت میں دوسر سے لوگوں کو بھی شامل کر لیجئے - "تو فرمانے گئے: "میں منصب نبوت کے بعد کی ایسے منصب کو نہیں جانتا جو علماء کے منصب سے اعلیٰ و افضل ہو - "

١- طافظه او: تفسير المنار ٨٨/٣

۲- سورة بقرة /۲۲۳

ہوں۔

اگر علاء میں سے کسی کا دل اپنی حاجت و ضرورت پورے کرنے میں مشغول ہو گیا تو نہ وہ علم کے لئے فارغ ہو گا اور نہ علم سکھنے کے لئے پیش قدی کرے گا-ان کو علم کے حصول کی خاطر فارغ کر ناافضل ہے۔'' (۱) خلاصہ کلام یہ کہ جو شخص رزق کے حصول کا خواہش مند ہو وہ اپنا مال ان لوگوں پر خرچ کرے جو علم شرعی حاصل کرنے کے لیے اپنے آپ کو و قف کر چکے لوگوں پر خرچ کرے جو علم شرعی حاصل کرنے کے لیے اپنے آپ کو و قف کر چکے

\*\*

#### \_\_\_\_\_ 9 \_\_\_\_\_

# کمزوروں کے ساتھ احسان کرنا

حصولِ رزق کے اسباب میں سے ایک سبب کمزور 'نا توال 'بے آسرا اور بے سار الو گول کے ساتھ احسان کرنا ہے۔ اس بات پر درج ذیل حدیث شریف دلالت کرتی ہے:

رَوَى الإمَامُ الْبُحَارِيُّ عَنْ مَصْعَبِ بْنِ سَعْدِ رَضِىَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: «رَاَى سَعْدٌ رَضِىَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: «رَاَى سَعْدٌ رَضِىَ اللهُ عَنْهُ اَنَّ لَهُ فَضْلاً عَلَى مَنْ دُونَهُ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلِيَّةِ: "هَلْ تُنْصَرُونَ وَ تُرْزَقُونَ اللهِ عَلِيَّةِ: "هَلْ تُنْصَرُونَ وَ تُرْزَقُونَ اللهِ عَلِيَّةً: "هَلْ تُنْصَرُونَ وَ تُرْزَقُونَ اللهِ بِضُعَفَائِكُمْ")، (أ)

امام بخاری رحمتہ اللہ علیہ حضرت مصب بن سعد رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت سعد رضی اللہ عنہ نے خیال کیا کہ انہیں اپنے سے کمز ور لوگوں پر برتری حاصل ہے تو جناب رسول اللہ علیہ نے ارشاد فرمایا: "تمہاری مدو صرف تمہارے کمز وروں کی وجہ سے کی جاتی ہے اور انہی کی وجہ سے تمہیں رزق دیا جاتا ہے۔"

پس جو شخص ہے پہند کرے کہ وشمنوں کے مقابلے میں اللہ تعالیٰ اس کی نفر ت و تائید قول اس کی نفر تائید فرمائیں اور رزق کے دروازے اس پر کھول دیں تووہ کمزور 'تا تواں' ضعیف' بے آسرا اور بے سمارا مسلمانوں کی عزت و تکریم کرے اور ان کے ساتھ بھلائی اور احسان کاسلوک روا رکھے۔

ا- صحيح البخاري ١٤٩/١٣ (المطبوع مع عمدة القارى)

ایک اور حدیث شریف میں جناب نبی کریم ﷺ نے بیان فرمایا کہ جو شخص انہیں راضی اور خوش کرنا چاہے وہ امت کے کمزور لوگوں کے ساتھ احسان کرے اور وہ حدیث یاک درج ذیل ہے:

رَوَى الآثِمَّةُ اَحْمَدُ وَ آبُودَاوُدَ وَالتِّرْمِذِيُّ وَالنَّسَائِيُّ وَابْنُ حِبَّانَ وَالْحَاكِمُ عَنْ اَبِي الدَّرْدَاءِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَّهُ يَقُولُ: «(ابْغُونِيْ فِيْ ضُعْفَائِكُمْ فَإِنَّمَا تُرْزَقُونَ وَ تُنْصَرُونَ بِضُعَفَائِكُمْ ) فَإِنَّمَا تُرْزَقُونَ وَ تُنْصَرُونَ بِضُعَفَائِكُمْ ) (أ)

حضرات ائمہ احمد 'ابوداؤد' ترندی 'نسائی 'ابن حبان اور حاکم حضرت
ابوالدرداءرض اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا : ہیں
نے جناب رسول اللہ علی کوارشاد فرماتے ہوئے سنا : "میری رضااپنے
کم ورلوگوں کے ساتھ احسان کرکے حاصل کرنے کی کوشش کرو'کیونکہ
مہیس اپنے کمزوروضعیف لوگوں کی وجہ سے رزق اور نصرت ملتی ہے۔"
ملا علی قاری جناب رسول اللہ علیہ کے ارشادِ گرامی (﴿إِنعُونِی فِی طَنعُفَائِکُم، ﴾ کی شرح کرتے ہوئے تح ریر کرتے ہیں :"اپنے فقیر لوگوں کے ساتھ احسان کر کے میری خوشنودی حاصل کرنے کی کوشش کرو۔اس سے رزق اور نصرت و تائید ملتی ہے۔" (۲)

ا- المسند 140/6 و سنن ابى داو د ١٨٢/٤ و جامع الترمذى ٢٩١/٥ (الفاظ عامع ترفى ٥٥/١٥) (الفاظ عامع ترفى ٥٥/١٥) من كين النسائى ٢ ٣٥/٣٥) و الاحسان فى تقريب صحيح ابن حبان ١٠٤/١٥) و المستدرك على الصحيحين ١٠٦/٢٠)

محرثين نے اس مديث كو ثابت قرار ويا ہے ( الماخظہ ہو جامع الترمذی ۲۹۲/۵ و المستدرك 104/r و التلخيص 104/r و صحيح سنن ابی داؤد 104/r و صحيح سنن الترمذی 104/r و صحيح سنن النسائی 144/r و سلسلة الاحادیث الصحيحة 174/r 1-4 لاظہ ہو : مرقاة المفاتيح 104/r

جس کی نے فقیر اور کمزور لوگوں کے ساتھ احسان کر کے اللہ رب العزت کے حبیب جناب رسول اللہ ﷺ کو راضی و خوش کیا اس پر ان کے رب رحیم و رحمٰن راضی و خوش ہول گے - دشمنول کے خلاف اس کی نصرت و اعانت فرمائیں مے اوراپنی کرم نوازی ہے اس پر رزق کے دروازوں کو کھول دیں گے۔



#### -----

# الله تعالیٰ کی راہ میں ہجرت کرنا

رزق کے اسباب میں ہے ایک سبب اللہ تعالیٰ کی راہ میں ہجرت کرنا ہے اس موضوع کے متعلق گفتگوان شاء اللہ تعالیٰ درج ذیل دو نکتوں کے تحت ہوگ۔ ا: اللہ تعالیٰ کی راہ میں ہجرت کا مفہوم

۲: الله تعالیٰ کی راہ میں ہجرت کے رزق کا سبب ہونے کی دلیل

الله تعالى كى راه ميں ہجرت كامفهوم:

امام راغب اصفها فى نے اس كى تعريف كرتے ہوئے فرمايا ہے: «الخُرُوْجُ مِنْ دَارِ الْكُفْرِ اِلَى دَارِ الإِيْمَانِ كَمَنْ هَاجَرَ مِنْ مَكَّةَ اِلَى الْمَدْنَةِين (أ)

"وارالحفر سے دارالا یمان کی طرف جانا ' جیسا کہ مکہ مکرمہ سے مدینہ منورہ کی طرف ہجرت کی گئی۔"

ہجرت کے لئے ضروری ہے جیسا کہ سید محمد رشید رضانے بیان فرمایا ہے کہ وہ حقیقی طور پر اللہ تعالیٰ کی راہ میں ہو۔ ہجرت کرنے والے کا مقصد اللہ تعالیٰ کے حکم اور مرضی کے مطابق اقامت دین اور المی ایمان پرظلم و زیادتی کرنے والے کا فروں کے مقابلے میں مومنوں کی نصرت و تائید ہو۔ (۲)

۱- المفردات في غريب القرآن ص ۵۳۵ أيز طاحظ مو: تحرير الفاظ التنبيه ص ٣١٣٠ كتاب التعريفات ص ٢٧٤

٢- ملاحظه جو: تفسير المنار ٥/٩٥٩

### ۲: الله تعالی کی راه میں ہجرت کے رزق کا سبب ہونے کی دلیل:

درج ذیل آیت ِ مبار کہ اللہ تعالیٰ کی راہ میں ہجرت کے رزق کا سب ہونے پرولالت کرتی ہے :

﴿ وَمَن يُهَاجِو فِي سَبِيلِ اللهِ يَجِدُ فِي الأَرْضِ مُو ٰغَمًا كَثِيْرًا وَسَعَةً ﴾ (أ) "اور جو كو كى الله تعالى كى راه ميس اپناو طن چھوڑے وہ زمين ميں رہنے كى بهت جگه اور روزى ميں كشادگى يائے گا-"

اس آیت ِشریفہ میں اللہ تعالیٰ نے اپنی راہ میں ہجرت کرنے والوں کو دنیا میں دوانعامات میسر آنے کی بشارت دی ہے۔

پهلاانعام ﴿مُواْغَمًا كَثِيْرًا﴾ اوردوسراانعام ﴿سَعَةً﴾

اور ﴿ مُوٰعُمَّا كَفِيْوا ﴾ سے مراد ---- جیسا کہ اہام رازیؒ نے بیان فرہایا ہے --- یہ ہے : "اللہ تعالیٰ کی خاطر اپنے شہر کو چھوڑ کر دوسرے شہر میں چلا جانے والا 'اس شہر میں خیر و نعمت پائے گااور یہ بات پہلے شہر والوں کے لئے ذلت و رسوائی کا سبب ہوگی 'کیونکہ جب وطن چھوڑ کر جانے والے کے دوسر کی جگہ کے معاملات اور اس کی خبر وطن کے لوگوں کو پہنچ گی تووہ اس کے ساتھ اپنے برے سلوک کی وجہ سے شرمندہ ہول گے اور انہیں ذلت و رسوائی کا حساس ہوگا۔(۱)

اور ﴿ سَعَةَ ﴾ سے مرادرزق میں وسعت اور کشادگی ہے - حضرت عبد الله بن عباس رضی الله عنما المام رکھ المام ضحاک بن عباس مطا<sup>(۳)</sup> اور جمهور علا سے امت نے ﴿ سَعَةَ ﴾ کی بھی تغییر بیان فرمائی ہے ۔ (۵)

١- سورة النساء/١٠٠

۲- التفسیر الکبیر ۱۱/۱۱ نیز لماحظه او: تفسیر القاسمی ۵/۳۰۷ و تفسیر التحریر والتنویر ۱۳۰۷ و تفسیر التحریر والتنویر ۵/۸۰ الوراس میں ہے: "نی جگه میں استقرار حاصل کر کے یہ النالوگوں کی تذکیل کا سبب ہے جنوں نے انہیں وطن نے نکل کر جانے پر مجور کیا۔ یعنی جس طرح اس کی قوم نے اس کو کفر پر مجبور کر کے

امام قاده رحمته الله عليه ﴿ سَعَةً ﴾ كى تفيير مين فرمات بين :

((المعنى: سَعَةُ مِنَ الضَّالاَلَةِ إِلَى الْهُدْي، وَ مِنَ الْعَيْلَةِ

اِلَى الْغِنْى<sub>))</sub>(ا)

"گراہی کی تنگی کی بجائے رشد وہدایت کی وسعت اور فقر کی جگہ تو گمری-"

المم الك رحمته الله عليه فرمات مين : ((السَّعَةُ سَعَةُ البلادِي)

(سعة)) سے مراد شہر ول کی وسعت ہے۔(r)

امام قرطبی ان مینوں اقوال پر تبصرہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں: ''امام مالک کی تفسیر عربی زبان کی فصاحت کے سب سے زیادہ قریب ہے' کیونکہ زمین اور شمکانوں کی کشادگی کی وجہ سے رزق کی فراوانی' غموں سے سینوں کی آزادی اور اسی طرح کی دیگر آسانیوں کے اسباب میسر آتے ہیں۔'' (۳)

آیت کریمہ کی تغییر کے متعلق مذکورہ بالا متیوں اقوال میں سے جو قول بھی لیا جائے اس میں اللہ تعالیٰ کی راہ میں ہجرت کی وجہ سے رزق کی وسعت و فراخی کاوعدہ براہ راست یا بالواسطہ موجود ہے اور اللہ رب العزت کاوعدہ حق اور سے

سے عے ہے :

گذشتہ ہے ہوستہ —

ا في برترى كا ظمار كيا الى طرح بيان كى كرفت واثرات لهاور آزاد موكران كى ذلت ورسوائى كاسب بنا-" ٣- لما خطه مو: تفسير المحرر الوجيز ٣ /٣٣٨ و زاد المسير ٢ /٩ ١ او تفسير القرطبي ٣٣٨/٥

٣- ملاحظه مو: فتح القدير ا /٢٣ ٢

۵- طاحظه جو: زاد المسير ۲/۱۷۹٬ و روح المعانى ۱۲۷/۵ و تفسير المنار ۳۵۹/۵.
 وايسر التفاسير ۱/۱۹/۵

١- تفسير القرطبي ٥ /٣٣٨ 'نيز لما حظه مو : تفسير ابن كثير ١ / ٩٩ ٥

۲- تفسير القرطبي ۳۳۸/۵ نيز لاحظه مو: تفسير ابن كثيرا / ۵۹۷

۳- تفسير القرطبي ۵/۳۴۸ نيز لما ظهرو: روح المعاني ۱۲۷/۵

﴿ إِنَّ وَعْدَ اللهِ حَقِّ وَلَكِنَّ اكْثَرَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ (ا) " بِ شِک الله كاوعده سچاہے ليكن اكثر لوگ نهيں جانتے –" اوروه اپنے وعده كى خلاف ور زى نهيں فرماتے :

﴿ وَعْدَاللهِ لاَ يُخْلِفُ اللهُ وَعْدَهُ وَلَكِنَّ اكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ (٢) "بي الله تعالى كاوعده ہے 'الله تعالی اپنے وعدے كی خلاف ورزی سیس كرتے ليكن اكثرلوگ سيس جانے -''

تاریخ عالم اس وعدے کی سچائی پر دلالت کرتی ہے اور آج بھی اس وعدے کی سچائی پر دلالت کرتی ہے اور آج بھی اس وعدے کی صدافت عیاں ہے۔ تاریخ اسلام سے معمولی وا تفیت رکھنے والا شخص بھی اس بات سے بے خبر نہیں کہ جب حضر ات صحابہ رضی التُحنم نے اللہ تعالیٰ کی خاطر بجرت کر کے مکہ مکر مہ میں اپنے اعزہ وا قارب مگر وں 'سازوسامان اور مال و دولت کو چھوڑا تو اللہ مالک الملک نے انہیں سرزمین شام 'ایران اور یمن کے خزانوں کی چابیال عطافر مادیں۔ شام کے سرخ محلات اور مدائن کے سفید محلات کا انہیں مالک بنایا۔ صنعا کے دروازے ان کے لئے کھول دیتے اور قیصر و کسریٰ کے خزانے ان کے قد مول میں ڈھیر ہوئے۔

امام رازی رحمته الله علیه مذکوره بالا آیت کریمه کی تغییر کانچوژبیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں :

"آیت کریمہ کا خلاصہ یہ ہے کہ گویا کہ اس میں کہا گیا ہے: اے انسان! اگر تووطن سے ہجرت اس خدشے کی وجہ سے ناپند کرتا ہے کہ تجھے پردیس کی مشقتوں اور مصیبتوں کو جھیلنا پڑے گا تُو تُواس اندیشے کواپنے دل و دماغ سے نکال

**ا-** سوره يونس **/۵۵** 

۲- سورة الروم / ۲

وے - جہال تو ہجرت کر کے جائے گا وہاں مجھے اللہ تعالیٰ اتنی زیادہ نعمیں اور اتنا بلند و بالا مقام عطا فرمائیں گے کہ جنہوں نے تجھے وطن سے نکالا وہ تیری اس حالت و کیفیت کو دیکھے کر ذلت ورسوائی محسوس کریں گے 'اور ہجرت کرنا تیرے لیے رزق کی فراخی اور وسعت کاسب بن جائے گا۔ (۱)

\* \* \*

### خاتميه

سب حمد وستائش اور تعریف الله رب العالمین کے لیے کہ انہوں نے اس ناکارہ بندے کو اس موضوع کے متعلق گفتگو کی توفیق سے نوازا- اب انہی کی بارگاہ میں عاجزانہ التجاہے کہ وہ اس حقیر و ناقص کوشش کو قبول فرمائیں - گزشتہ گفتگو کا خلاصہ مندر جہ ذیل نکات کی صورت میں پیش خدمت ہے:

ان میں سے دس اسباب بنایا ہے ۔ ان میں سے دس اسباب

کاذکراس کتا ہے میں کیا گیا ہے جو کہ درج ذیل ہیں:

ا: استغفارو توبه

۲: تقوي

m: توكل على الله تعالى

۳ : الله تعالى كى عبادت كے ليے فارغ ہونا

۵: حج وعمره میں متابعت کرنا

۲: صله رحمی

2: الله تعالیٰ کی راه میں خرچ کرنا

٨: شرعى علم كے حصول كے ليے اپنے آپ كو و قف كرنے والوں پر خرچ كرنا

9 : کمز ورلوگول کے ساتھ احسان کرنا

الله تعالیٰ کی راه میں ہجرت کرنا

ب: استغفار و توبہ صرف زبان ہی کے ساتھ نہ ہو بلکہ اس کے ساتھ دل
میں گزشتہ گنا ہوں پر ندامت اور آئندہ نہ کرنے کا عزم بھی ہو اور اس
کے ساتھ ساتھ عمل سے زبان ودل کی تائید و تقدیق بھی ہوح : تقویٰ صرف پر بیزگاری کے دعویٰ کا نام نہیں بلکہ تقویٰ یہ ہے کہ ہر
اس چیز سے اپنے آپ کو دور رکھے جو اس کو گناہ گار کر دے -اللہ تعالیٰ

اں پیز سے اپنے اپ تو دور رکھے جو اس تو گناہ کار کر دیے۔اللہ تعالی کے اوامر و نواہی کی پابندی کرے اور ہر اس قول و عمل اور عقیدے سے دوری اختیار کرے جو اس کو عذاب اللی کا مستحق بنادے -

د: توکل کے معنی حصولِ رزق کے لیے کوشش کا ترک کرنا نہیں' بلکہ رزق کے حصول کے لیے جدو جہد بکرنا مسلمانوں کی ذمہ داری ہے۔ البتہ اس کا بھروسہ اپنی محنت ومشقت پرنہ ہو بلکہ رب ذوالجلال پر ہو۔

8: الله تعالیٰ کی عبادت کے لئے فارغ ہونے کے معنی یہ نہیں کہ دن رات معجد میں بیٹا عبادت میں مشغول رہے اور حصولِ رزق کے لیے کوئی کوشش نہ کرے 'بلکہ اس سے مرادیہ ہے کہ پوری توجہ' و لجمعی' و هیان اور خشوع و خضوع کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی عبادت کی جائے۔

و: صلہ رحمی صرف مال ہی کے ذریعے رشتہ داروں پر احسان کرنے میں مخصر نہیں' بلکہ ان کو خیر پنچانے اور شر سے بچانے کی ہر کوشش صلہ رحمی ہے'خواہ وہ مال کے ساتھ ہویا کسی اور ذریعے ہے۔

نافرمان اور برے رشتہ دارول سے صلہ رحمی پیہ نہیں کہ ان کے ساتھ دوستانہ تعلقات استوار کیے جائیں یا ان کی سیاہ کاریوں اور جرائم کا مشاہدہ کرنے کے باوجود ان کے ساتھ مداہنت اور منافقت کی پالیسی اختیار کی جائے۔ان کے ساتھ صلہ رحمی پیے ہے کہ انہیں جنم کی آگ سے بچانے کی خاطر نیکی کی راہ پر لانے ساتھ صلہ رحمی پیے ہے کہ انہیں جنم کی آگ سے بچانے کی خاطر نیکی کی راہ پر لانے

اور بدی کی راہ سے ہٹانے کے لیے اپنی ساری قوتیں' توانا ئیاں اور وسائل صرف کیے جائیں-

اس موقع پر میں ساری دنیا کے مسلمانوں سے پر زور اپیل کرتا ہوں کہ وہ حصولِ رزق کی کوشش کرنے کے ساتھ ساتھ کتاب و سنت کی روشنی میں بیان کروہ رزق کے اسباب کو حرزِ جال بنالیس - ہر قتم کی خیر و سعادت اور خوش بختی اللہ مالک الملک کی بتلائی ہوئی راہ پر چلنے میں ہے - اللہ رب العزت خود ارشاد فرماتے ہیں :

﴿ يَآيُهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اسْتَجِيْبُوا لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيْكُمْ وَاعْلَمُوا آ اللهُ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَ قَلْبِهِ وَاتَّهُ آلِيْهِ يُحْوِلُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَ قَلْبِهِ وَاتَّهُ آلِيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ (أ)

"اے لوگو! جو ایمان لائے ہو' جب رسول ﷺ تم کو ایسے کام کے لیے بلائیں جس میں تمہاری زندگی ہے تو اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول ﷺ کا حکم مانواور یہ سمجھ لوکہ اللہ تعالیٰ آدمی اور اس کے دل کے در میان حائل ہو جاتا ہے'تم کو اس کی طرف جمع ہونا ہے۔''

اور ہر قتم کا شر ومصیبت اور بد بختی و محرومی اللہ تعالیٰ کی راہ ہے ہٹنے میں ہے۔ رب ذوالجلال خود فرماتے ہیں :

﴿ وَمَنْ اَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِى فَاِنَّ لَهُ مَعِيْشَةً ضَنَكًا وَّ نَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقَيْمَةِ اَعْمَى وَ قَدْ كُنْتُ بَصِيْرًا قَالَ كَلْكَ اَتْعَلَى وَ قَدْ كُنْتُ بَصِيْرًا قَالَ كَذْكَ اَيْاتُنَا فَنَسِيْتُهَا وَكَذْلِكَ الْيَوْمَ تُنْسَى ﴾ (٢)

ا- سورة الانفال/٢٣

۲- سورة طه /۱۲۲۳-۱۲۲

"اور جس نے میری کتاب سے منہ موڑا پس بے شک اس کے لئے معیشت ہے تک اور قیامت کے دن ہم اس کو اندھااٹھا کیں گے 'وہ کے کا اے میرے رب! تو نے مجھے اندھا کیوں اٹھایا اور میں تو دیکتا بھالتا تھا'اللہ تعالی فرمائے گا: اس طرح تیرے پاس ہماری آیات آئی تھیں' تو ان کو بھول گیا' اسی طرح آج تجھے بھلایا جائے گا۔'' اللہ تعالی ہم سب کواپنی راہ پر چلنے کی تو فیق عطا فرمائے۔ (آمین) اللہ تعالی علی نبیننا و علی آلیہ و اَضحابیه و اَثبناعیه و َ اَشباعیه و اَشباعیا و اَشباعیه و اَشباعی و ا

﴿ وَ آخِرُ دَعُوانَا أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِين ﴾



### فهرس المصادر والمراجع

- ١-((الإحسان في تقريب صحيح ابن حبان) للأمير علاء الدين الفارسي، ط: مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ، بتحقيق الشيخ شعيب الأرناؤوط.
- ٢ -(رأحكام القرآن) للإمام أبي بكر بن العربي،: دار المعرفة بيروت، بدون
   الطبعة وسنة الطبع، بتحقيق الأستاذ على محمد البحاوي.
- (إحياء علوم الدين) للإمام أبي حامد الغزالي، ط: دار المعرفة بيروت،
   سنة الطبع ٢٠٠٣ هـ.
- الأدب المفرد) للإمام محمد بن إسماعيل البخاري، ط: عالم الكتب بيروت، الطبعة الثانية ٥٠٤ هـ، بترتيب و تقديم الأستاذ كمال يوسف الحوت.
- رأضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن) للعلامة محمد الأمين الشنقيطي، ط: على نفقة سمو الأمير أحمد بن عبد العزيز آل سعود، سنة الطبع ٢٠٠٣هـ.
  - ٦ -(رأيسر التفاسير) للشيخ أبي بكر الجزائري، الطبعة الأولى ٤٠٧هـ.
- الترير الفاظ التنبيه) أو ((لغة الفقه)) للإمام محى الدين النووي، ط: دار القلم دمشق، الطبعة الأولى ٨٠٤ هـ، بتحقيق الإستاذ عبد الغني الدقر.
- رتحفة الأحوذي» شرح جامع الترمذي للشيخ عبدالرحمن المبار كفوري،
   ط: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى ١٤١هـ.
- 9 ((تفسير البغوي)) المسمّى بـ ((معالم التنزيل)) للإمام أبي محمد البغوي، ط: دار المعرفة بيروت، الطبعة الأولى ٦ ٤ ١ هـ، بإعداد و تحقيق الأستاذين خالد عبد الرحمن العك ومروان سوار.

- ١ ( تفسير التحرير والتنوين ) للأستاذ محمد طاهر ابن عاشور ، ط: الدار التونسية للنشر تونس، سنة الطبع ١٩٨٤م.
- 1 1 (رتفسير الخازن)، المسمَّى (رلباب التأويل في معاني التنزيل)، للعلامة علاء الدين على بن محمد الشهير بالخازن، ط:دار الفكر بيروت، سنة الطبع 1 ٣٩٩
- ۱۲ «تفسير أبي السعود» المسمَّى بر(إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم» للقاضي أبي السعود، ط: دار إحياء التراث العربي، بدون الطبعة و سنة الطبع.
- ۱۳ ((تفسير الطبري)) (رجامع البيان من تأويل أي القرآن) للإمام أبي جعفر الطبري، ط: دار المعارف بمصر، بدون الطبعة وسنة الطبع، بتحقيق الشيخين محمود محمد شاكر وأحمد محمد شاكر.
- ١٤ ((تفسير القاسمي)) المسمى بـ((محاسن التأويل)) للعلامة محمد جمال الدين القاسمي، ط: دار الفكر بيروت، الطبعة الثالثة ١٣٩٨هـ، بتحقيق الشيخ محمد فؤاد عبدالباقي.
- ١ (رتفسير القرطبي)) المسمى بر(الجامع لأحكام القرآن) للإمام أبي عبد
   الله الفرطبي، ط: دار إحياء التراث العربي، بدون الطبعة و سنة الطبع.
- ۱ (التفسير القيم) للإمام ابن القيم، ط: دار الفكر بيروت، سنة الطبع الدين المنافق الشيخ محمد أويس الندوي، وحققه الشيخ محمد حامد الفقى.
- التفسير الكبير) المسمى بررمفاتيح الغيب) للإمام فخر الدين الرازي، ط: دار الكتب العلمية طهران، الطبعة الثانية، بدون سنة الطبع.
- ۱۸ (رتفسير ابن كثير) المسمى بـ(رتفسير القرآن العظيم) للحافظ ابن كثير، ط: دار الفيحاء دمشق و دار السلام رياض، الطبعة الأولى ٣١٤١هـ، بتقديم الشيخ عبد القادر الأرناؤ وط.

- ١٩ (رتفسير ابن مسعود رضي الله عنه) من إعداد الأستاذ محمد أحمد عيسوي، ط: مؤسسة الملك فيصل الخيرية، الطبعة الأولى ٥٠٤ هـ.
- ٢ ((تفسير المنان)) للسيد محمد رشيد رضا، ط: دار المعرفة بيروت، الطبعة الثانية، بدون سنة الطبع.
- ۲۱ -(التلخيص) (المطبوع بذيل المستدرك على الصحيحين) للحافظ الذهبي، الناشر: دار الكتاب العربي بيروت، بدون الطبعة و سنة الطبع.
- ۲۲ (رتنقیح الرواة في تخریج أحادیث المشكاة)) للشیخ أحمد حسن الدهلوي، ط: المحلس العلمی السلفی لاهور، بدون الطبعة و سنة الطبع.
- ۲۳ (رجامع الترمذي) (المطبوع مع تحفة الأحوذي) للإمام أبي عيسى عمد بن عيسى، ط: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى 1 \$ 1 هـ.
- ۲٤ ((حاشية الإمام السندي على سنن النسائي)) للشيخ أبي الحسن السندي، ط: دار الفكر بيروت، الطبعة الأولى ١٣٤٨هـ.
- ٢٥ ((روح المعاني)) للعلامة محمود الآلوسي، ط: دار إحياء التراث العربي
   بيروت، الطبعة الرابعة ٥٠٤ هـ.
- ٢٦ «زاد المسير في علم التفسير» للإمام ابن الجوزي، ط: المكتب الإسلامي بيروت، الطبعة الأولى ١٩٨٤م.
- ۲۷ ((رياض الصالحين)) للإمام النووي، ط: مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة
   الخامسة ٥٠٤ هـ، بتحقيق الشيخ شعيب الأرناؤ وط.
- ٢٨ (رسلسلة الأحاديث الصحيحة)) للشيخ محمد ناصر الدين الألباني ،
   ط: المكتبة الإسلامية عمان والدار السلفية الكويت، الطبعة الأولى
   ٣٠٠٢هـ.
- ۲۹ «سنن أبي داود» (المطبوع مع عون المعبود) للإمام سليمان بن الأشعث السجستاني، ط:دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى 151هـ.

- ٣ ((سنن ابن ماجة)) للإمام أبي عبد الله محمد بن يزيد القزويني ابن ماجة، ط: شركة الطباعة العربية السعودية، الطبعة الثانية ٤٠٤١هـ، بتحقيق د. محمد مصطفى الأعظمى.
- ۲۹ «سنن النسائي» (المطبوع مع شرح السيوطي وحاشية السندي)
  للإمام أبي عبد الرحمن أحمد بن شعيب النسائي، ط: دار الفكر بيروت،
  الطبعة الأولى ١٣٤٨هـ.
- ٣٢ ((شرح السنة)) للإمام البغوي، ط: المكتب الإسلامي بيروت، الطبعة الأولى ١٣٩هـ، بتحقيق الشيخين شعيب الأرناؤوط و زهير الشاويش.
- ۳۳ ((شرح النووي على صحيح مسلم)) للإمام النووي، ط: دار الفكر بيروت، سنة الطبع 1 . 1 هـ.
- **٣٤** ((صحيح البخاري)) (المطبوع مع فتح الباري) للإمام محمد بن إسماعيل البخاري، نشر وتوزيع: الرئاسة العامة للإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد الرياض، بدون الطبعة وسنة الطبع.
- ٣٥ (رصحيح ابن خزيمة) للإمام أبي بكر محمد بن إسحاق بن خزيمة، ط: المكتب الإسلامي بيروت، بدون الطبعة وسنة الطبع، بتحقيق د. محمد مصطفى الأعظمي.
- ٣٦ (رصحیح سنن الترمذي) اختیار الشیخ محمد ناصر الدین الألباني،
   نشر: مكتب التربیة العربي لدول الخلیج الریاض، الطبعة الأولى ٩٠٤هـ.
- ٣٧ (رصحیح سنن أبي داود) صحح أحادیثه الشیخ محمد ناصر الدین الألباني، نشر: مكتب التربیة العربي لدول الخلیج الریاض، الطبعة الأولى 8 . ٩ هـ.
- ٣٨ (رصحیح سنن ابن ماجة)) اختیار الشیخ محمد ناصر الدین الألباني،
   نشر: مكتب التربیة العربي لدول الخلیج ، الطبعة الثالثة ٨٠٤١هـ.
- ٣٩ ((صحیح سنن النسائي)) صحح أحادیثه الشیخ محمد ناصر الدین

الألباني، الناشر: مكتب التربية العربي لدول الخليج الرياض، الطبعة الأولى ... ٩ دهـ.

- \$ (رصحيح مسلم) للإمام مسلم بن حجاج القشيري، نشر و توزيع: الرئاسة العامة للإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة و الإرشاد الرياض، سنة الطبع • ك ١ هـ، بتحقيق الشيخ محمد فؤاد عبدالباقي.
- ۱ کا (رضعیف سنن أبی داود)) ضعف أحادیثه الشیخ محمد ناصر الدین
   الألبانی، ط: المكتب الإسلامی بیروت، الطبعة الأولی ۲ ۱ ۲ ۱ هـ.
- ۲ = (رحمدة القارئ شوح صحيح البخاري)) للعلامة بدر الدين العيني،
   ط: دار الفكر بيروت، بدون الطبعة و سنة الطبع.
- (عون المعبود)) شرح سنن أبي داود للعلامة أبي الطيّب العظيم آبادي،
   ط: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى ١ ٤ ١ هـ.
- 22 «فتح الباري» شرح صحيح البخاري للحافظ ابن حجر، نشر وتوزيع: الرئاسة العامة لإدارة البحوث العلمية و الإفتاء والدعوة و الإرشاد الرياض، بدون الطبعة و سنة الطبع.
- (فتح القدير) للإمام محمد بن علي الشوكاني، التوزيع: المكتبة التجارية مكة المكرمة، بدون الطبعة وسنة الطبع، مع تعليق الأستاذ سعيد محمد اللحّام.
- ۲۶ «فیض القدیر شرح الجامع الصغیر» للعلامة محمد المدعو بعبد الرؤوف المناوي، ط: دار المعرفة بیروت، بدون الطبعة و سنة الطبع.
- القاموس المحيط» للعلامة بحد الدين الفيروز آبادي، ط: المؤسسة العربية للطباعة والنشر بيروت، بدون الطبعة و سنة الطبع.
- ٨٤ ((كتاب التعريفات)) للعلامة الجرجاني، ط: مكتبة لبنان بيروت، سنة الطبع ٩٨٥ م.
- **٩** «كتاب الزهد» للإمام عبد الله بن المبارك، ط: دار الكتب العلمية

بيروت، بدون الطبعة و سنة الطبع، بتحقيق الشيخ حبيب الرحمن الأعظمي.

- 0 ((كتاب السنن الكبرى)) للإمام أبي عبد الرحمن أحمد بن شعيب النسائي، ط: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى 1 1 1 1 هـ، بتحقيق الأستاذين د. عبدالغفار سليمان البنداري و سيد كروي حسن.
- ( كتاب النظر والأحكام في جميع أحوال السوق) للإمام يحيى بن عمر الأندلسي، ط: الشركة التونسية للتوزيع، سنة الطبع ١٩٧٥م.
- ۲ (الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل) للعلامة أبي القاسم الزمخشري، ط: دار المعرفة بيروت، بدون سنة الطبع والطبعة.
- ٣٥ ((كشف الخفاء ومزيل الإلباس)) للشيخ إسماعيل بن محمد العجلوني، ط:مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة الرابعة ٥٠٤ هـ، بتصحيح الأستاذ أحمدالقلاش.
- ٢٥ (رمجمع الزوائد ومنبع الفوائد) للحافظ نور الدين الهيثمي، ط: دار الكتاب العربي بيروت، الطبعة الثالثة ٢٠٤٢هـ.
- وه «المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز» للقاضي ابن عطية الأندلسي، بدون الناشر و الطبعة و سنة الطبع، بتحقيق المجلس العلمي بفاس.
- رالمستدر فعلى الصحيحين اللإمام أبي عبد الله الحاكم، دار الكتاب العربي بيروت، بدون الطبعة وسنة الطبع.
- ٧٥ ((المسند)) للإمام أحمد بن حنبل، ط: دار المعارف للطباعة و النشر مصر، الطبعة الثالثة، بتحقيق الشيخ أحمد محمد شاكر. [ ((المسند)) للإمام أحمد بن حنبل، ط: المكتب الإسلامي بيروت.].
- (مسند الشهاب) للقاضي أبي عبد الله محمد بن سلامة القضاعي،
   ط: مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة الثانية ٧٠٤ هـ، بتحقيق الشيخ

- حمديعبدالجيدالسلفي.
- وه (رمشكاة المصابيح) للشيخ محمد بن عبد الله الخطيب التبريزي، ط: المكتب الإسلامي بيروت، الطبعة الثانية ٩٩ ٣٩ هـ، بتحقيق الشيخ محمد ناصر الدين الألباني.
- المفردات في غريب القرآن) للإمام راغب الأصفهاني، ط: دار المعرفة بيروت، بدون سنة الطبع، بتحقيق الأستاذ سيد كيلاني.
- ۱ (رنزهة النظر في توضيح نخبة الفكر) للحافظ ابن حجر ، ط: قرآن على كراتشي، بدون الطبعة و سنة الطبع.
- ۲۲ «النهاية في غريب الحديث والأثنى للإمام ابن الأثير، الناشر: المكتبة الإسلامية بيروت، بدون سنة الطبع، بتحقيق الأستاذين طاهر أحمد الزاوي ود. محمود الطناحي.
- ۳۲ (هامش الإحسان في تقريب صحيح ابن حبان) للشيخ شعيب الأرناؤوط، ط: مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ.
- ٦ = -(رهامش المسند)) للشيخ أحمد محمد شاكر، ط: دار المعارف للطباعة و النشر مصر، الطبعة الثالثة.
- ٦٥ (رهامش مشكاة المصابيح)) للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، ط:
   المكتب الإسلامي بيروت، الطبعة الثانية ٩٩٩٩هـ.

# مفاتيح الرزق

على ضوء القرآن والسنة

دكتور / فضل الهي

URDU



الكَذَبُ التَّعَاوَٰ لِللَّاعَٰ فَأَوْلَا يَسَالُونَ عَيْمَ الْحَالَيَاتِ بِسُلُطَانِيَّ أَ مُصَادِّدُ السَّالِ وَرَادُ لِسَنِّيْ الْمُسَالِّ فِي الْمُسَالِّ فِي الْمُسَالِّ وَالْمُسَالِّ وَالْمُسَالِّ

THE COOPERATIVE OFFICE FOR CALL & FOREIGNERS GUIDANCE AT SULTANAH